# **ENTRADA**

# SOLA GRATIA (Por Gracia Solamente)

(De Soberanía a Llamamiento Eficaz) Manual Para Estudiantes

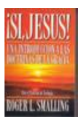
Basado en La Biblia La Confesión de Fe de Westminster El Libro "Sí, Jesús" por Smalling

Preparado por

Rev. Roger L. Smalling, D.Min

Iglesia Presbiteriana de Las Américas

Este manual corresponde al libro Si, Jesús: Una introducción a las doctrinas de la gracia disponible en AMAZON-KINDLE



© Todo derecho reservado por Roger Smalling. Permiso dado a grupos evangélicos trinitarios para copiar y distribuir por fines educativos sin transferencia de derechos.

#### **CONTENIDO**

Leccion Uno: La Doctrina Es Central Leccion Dos: Soberanía De Dios

Leccion Tres: La Providencia, Los Medios Y El Problema Del Mal

Leccion Cuatro: Depravacion Total

Leccion Cinco: El Libre Albedrío: La Perspectiva Biblica

Leccion Seis: El Libre Albedrío: La Influencia Humanista Dentro De La Cristiandad

Leccion Siete: La Gracia Y La Fe Leccion Ocho: La Gracia Irresistible

Conclusion

# **PROSPECTO**

# Propósito Del Curso

Este curso ha sido preparado para dar al estudiante una clara perspectiva de la salvación desde el punto de vista reformado, como un sistema defendible conforme a la Escritura y la razón.

El concepto de "gracia" será definido claramente. A partir de esta definición, el estudiante descubrirá como debería ser su relación con Dios, lo que a su vez traerá consecuencias prácticas en su vida cristiana.

#### Materiales Del Curso

- A. La Biblia. Este curso usa la Biblia Reina Valera 1960.
- B. El libro Sí, Jesús de Roger Smalling, de la casa editorial CLIE.
- C.La Confesión de Fe de Westminster (CFW), disponible en varios sitios del internet.
- D. Este Manual Para Estudiantes.

Nota: Los estudiantes pueden usar la Confesión Bautista de Londres de 1689 o la Confesión Bautista de Filadelfia de 1823, puesto que ambas son idénticas a la Confesión de Fe de Westminster en lo que concierne a las doctrinas en consideración.

#### Contenido Del Curso

El curso trata ocho doctrinas en particular que son: la soberanía de Dios, la depravación del hombre, la justificación, la elección, el sacrificio eficaz, la unidad de la iglesia, la seguridad del creyente y la relación del creyente con Dios según el pacto.

# Beneficios Del Curso

Una vez terminado el curso, el estudiante tendrá una nueva perspectiva de la magnificencia e importancia de la gracia de Dios, la cual afectará sus percepciones de la realidad, el concepto que tiene de sí mismo y su manera de orar, evangelizar y relacionarse con otros cristianos.

El estudiante estará mejor preparado para defender las enseñanzas bíblicas fundamentales con respecto a la salvación y para refutar las objeciones, tal como el apóstol Pablo requiere de los ancianos en Tito 1:9:

".....para que también pueda exhortar con sana enseñanza y convencer a los que contradicen."

#### Requerimientos Para Los Estudiantes Por Correspondencia

- 1. Examen final 50%
- 2. Tesis 25%
- 3. Preguntas de estudio. 25% El estudiante encontrará una serie de preguntas al final de cada lección de este manual. El estudiante debe contestar estas preguntas por escrito como prueba de que ha leído todas las lecturas asignadas. El trabajo debe ser pulcro y con letra legible.

Para contestar las preguntas tiene algunas opciones:

- a. Contestar a mano.
- b. Contestar directamente en las hojas del manual o en fotocopias de las mismas.
- c. Escribir las preguntas en otras hojas y contestarlas.

El estudiante debe enviar las preguntas de estudio junto con la tesis. No se aceptará la tesis sin las respuestas a las lecturas obligatorias.

4. Para fin de curso, los estudiantes de licenciatura deben leer 300 páginas de material y los de maestría 500. El libro texto "Sí, Jesús", se puede contar como 180 páginas. También cuentan los artículos del Manual del Maestro y las páginas que el estudiante haya leído de la Confesión de Fe de Westminster.

El estudiante será responsable de encontrar materiales adicionales para completar el requerimiento bibliográfico.

La tesis se requiere un trabajo de diez páginas. El tema debe ser uno de los subtemas de una de las doctrinas centrales estudiadas en el curso.

Ejemplo: En el libro Si, Jesús, el capítulo sobre la incapacidad total contiene varios subtemas: la caída de Adán y sus efectos, el libre albedrío y la responsabilidad, la relación entre fe y regeneración, etc. El estudiante debe escoger uno de estos subtemas y elaborarlo completamente.

Con respecto al tamaño, el estudiante debe seguir el formato estándar para la elaboración de una tesis escrita. En el mercado existen manuales al respecto. No rellene el manuscrito con versos bíblicos. (Se aceptan porciones de versos de una línea en un párrafo). El texto debe escribirse con letra tipo "Times" o "Times Roman," a doble espacio. El argumento debe consistir de una exégesis apropiada de la Escritura que respete las reglas de la hermenéutica, junto con evidencia teológica, lógica y concisa. El trabajo no necesita coincidir con el punto de vista del maestro. Sin embargo, si no coincide, el estudiante tiene la responsabilidad de trabajar en las evidencias que el maestro ha presentado para demostrar por qué le parecen defectuosas.

La evaluación de la tesis se basará en los siguientes criterios:

La presentación y la calidad académicas del escrito.

La manera lógica y sistemática de presentar los argumentos.

La concordancia entre la exégesis de los textos bíblicos y las reglas generales de la hermenéutica.

Una bibliografía adecuada. La bibliografía seguirá el formato como el de este manual.

# Preguntas De Estudio

El estudiante debe contestar todas las preguntas de estudio al final de cada capítulo. Estas deben ser entregadas junto con la tesis, pero no son parte de ella. Las preguntas de estudio prueban que el estudiante ha leído el manual y ha cumplido con las lecturas requeridas.

# LECCIÓN UNO

#### LA DOCTRINA ES CENTRAL

#### Actitudes Hacía La Doctrina

Algunos cristianos ven la doctrina como meramente una parte de la vida cristiana y no como el eje de ella. Esta forma de verla es ilógica, porque lo que creemos de nosotros y de Dios afecta la forma en que oramos, evangelizamos y nos relacionamos con otros cristianos.

Esta es la razón por la cual la doctrina, en particular la de la salvación, fue una de las primeras cosas que los apóstoles enseñaron a los nuevos convertidos, según el libro de los Hechos. Otros cristianos caen en el error opuesto de considerar a la doctrina como el todo de la vida cristiana y dejan a un lado el compañerismo y la oración.

Note el equilibrio en las cosas mencionadas en Hechos 2:42. "Y perseveraban en la doctrina de los apóstoles, en la comunión unos con otros, en el partimiento del pan y en las oraciones."

La doctrina es un ejercicio intelectual, el compañerismo es social y la oración es tener comunión con Dios. La doctrina no es comunión con Dios ni el compañerismo es un ejercicio intelectual ni orar es una homilía con precisión teológica. Pero todas estas cosas se afectan una a la otra y deben estar en equilibrio bíblico.

¿Por Qué Nos Sentimos Entusiasmados Con Las Doctrinas De La Gracia?

1. Estas doctrinas son una sólida confirmación de la fe cristiana.

Ningún ser humano inventaría un sistema que lastime tanto al orgullo humano. La Biblia fue escrita por muchos autores, en diferentes lenguajes y culturas, en un período de 1600 años. Sin embargo, sus enseñanzas son teológicamente consistentes, filosóficamente profundas y glorifican en forma suprema a Dios. Los niños pueden captar el punto esencial de la gracia soberana, mientras que los teólogos pueden explorar sus profundidades.

- 2. Dan unidad a la biblia como otros sistemas teológicos no lo hacen.
- 3. Proveen más datos bíblicos que ningún otro sistema doctrinal.
- 4. Las doctrinas de la gracia son comprobables y defendibles.
- 5. No contienen falacias lógicas a diferencia de otras doctrinas.
- 6. Dan sentido a la escritura, la que de otra forma parece confusa.
- 7. Las doctrinas de la gracia no explican todos los misterios, pero colocan los misterios donde la biblia los pone. Esto se aclarará cuando estudiemos la doctrina de la elección.
- 8. Proveen la única base posible para la seguridad de la salvación.
- 9. Estas doctrinas silencian la voz de la autocondenación.

### Consideraciones Importantes

Este Es Un Curso Muy Práctico.

Algunas veces las personas perciben la teología como un mero ejercicio intelectual sin consecuencias prácticas. La experiencia muestra que una percepción mejorada de Dios y de nosotros mismos tiene efectos muy amplias en la vida de uno. Después de este curso, el estudiante nunca volverá a orar, adorar o evangelizar como lo hacía antes. Incluso, llegará a pensar de sí mismo de manera diferente.

Las Comparaciones Con Otros Grupos Son Legítimas.

Ocasionalmente, este manual compara las doctrinas de la gracia con los modos de pensar de otros movimientos evangélicos. A algunos estudiantes esto les parece intolerante. Los estudios teológicos requieren comparaciones de las diferentes puntos de vista. Lo hacemos de la manera más amable posible. No obstante, somos abiertamente reformados en nuestra perspectiva teológica por razones que creemos son defendibles.

Existen circunstancias en las cuales las comparaciones y los análisis pueden ser inapropiados. Pero en un curso de teología, uno de los propósitos es precisamente estudiar las distinciones. Los maestros de teología nos consideramos libres para decir por qué creemos que otros están equivocados, y al hacerlo, no estamos sugiriendo que los que difieren de nosotros sean mentirosos o malos.

Las doctrinas que estudiaremos forman parte de una rama de teología llamada Soteriología, que significa 'estudio de la salvación' (en griego: "Soterios"= salvación + "Logoi"= estudio de). A su vez, esta encaja dentro de un esquema más grande que se llama Teología Sistemática, cuyo propósito es comparar los sistemas teológicos para ver cuál se ajusta mejor a los datos bíblicos y por qué.

Las Inferencias Teológicas Son Válidas Como Evidencia.

Algunas veces la Escritura no nos explica una doctrina en un lenguaje sencillo, sino que debemos deducirla de los indicios encontrados en el texto bíblico. La Trinidad y la mayoría de la evidencia sobre la Deidad de Cristo son ejemplos de este proceso. Ningún

escritor bíblico explicó estas doctrinas en detalle. No obstante, estas son realmente bíblicas y esenciales para la teología cristiana como un sistema. Llamamos a estas doctrinas "inferencias teológicas" porque son deducciones sacadas a partir de la evidencia en el texto bíblico. Aunque no sean establecidas en forma directa. Si las evidencias son suficientes para la conclusión, entonces consideramos la doctrina comprobada igual como si hubiera un capítulo entero de la Biblia dedicado a la doctrina.

Al respecto, la Confesión de Fe de Westminster, Capítulo 1, artículo 6, se expresa de la siguiente manera: "El consejo completo de Dios tocante a todas las cosas necesarias para su propia gloria y para la salvación,....está expresamente expuesto en las Escrituras, o se puede deducir de ellas..."

Durante todo este curso, el estudiante debe evaluar si la evidencia con respecto a las doctrinas estudiadas lo obliga a concluir su validez o no.

Es válido dar un nombre a un concepto, aun si el nombre no se encuentra en la Biblia....como ocurre con la palabra "Trinidad." Algunos de los temas que estudiaremos en este curso no tienen un término teológico que provenga de la Biblia, así que los teólogos tuvimos que darles uno, pero esto no debilita su valor.

En Esta Lección Hemos Aprendido Lo Siguiente:

- 1. La doctrina es el centro de la vida cristiana.
- 2. Aunque la doctrina es el centro de la vida cristiana, no es el único aspecto clave de la misma. La doctrina debe estar en equilibrio con el compañerismo y la oración.
- 3. La doctrina de la salvación fue una de las primeras cosas que los apóstoles enseñaron a los nuevos convertidos.
- 4. Es necesario discutir las diferencias teológicas entre los grupos evangélicos para explicar las debilidades de algunos puntos de vista.
- 5. Debemos siempre esforzarnos por tener un sistema en nuestra teología, evitando las contradicciones y manteniendo la armonía con la Escritura.
- 6. Las inferencias obtenidas de la Escritura son válidas como evidencia teológica.

#### PREGUNTAS DE ESTUDIO PARA LA LECCION UNO

1. La doctrina es central para la vida cristiana porque:

2.El creyente debe mantener el equilibrio en tres aspectos de la experiencia cristiana. Estos son:

a.

b.

c.

| 3.Las razones para sentirnos entusiasmados con las Doctrinas de la Gracia son: a.                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| b.                                                                                                                                   |
| c.                                                                                                                                   |
| d.                                                                                                                                   |
| e.                                                                                                                                   |
| f.                                                                                                                                   |
| g.                                                                                                                                   |
| h.                                                                                                                                   |
| i.                                                                                                                                   |
| 4. Este curso es muy práctico porque:                                                                                                |
|                                                                                                                                      |
| 5.Las comparaciones con los puntos de vista de otros grupos son legítimas porque:                                                    |
|                                                                                                                                      |
| 6.Es bueno esforzarnos por un "sistema" en nuestra teología porque:                                                                  |
|                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                      |
| 7.¿Qué versículos de 1 Timoteo y Tito indican la importancia de la sana doctrina?                                                    |
|                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                      |
| 8. Indique una doctrina de la Biblia (que no sea la Trinidad ni la Deidad de Cristo) que                                             |
| no se encuentre establecida explícitamente en la Escritura, pero que los cristianos sostenemos basados en las inferencias del texto. |
|                                                                                                                                      |

9.¿Qué término usan los teólogos para describir el estudio de las doctrinas relacionadas con la salvación? ¿De qué palabras griegas se deriva dicho término?

Lecturas Para La Clase Siguiente:

Si, Jesús: páginas 15-30.

Confesión de Fe de Westminster: Lección 2 y la Lección 3, artículos 1&2

# LECCIÓN DOS

# SOBERANÍA DE DIOS

Definición: La doctrina "Soberanía de Dios" se refiere al control absoluto que Dios tiene sobre todo, incluyendo la humanidad. También significa que la realidad es el producto de los decretos que Dios hizo antes de la fundación del mundo.

PRIMERA EVIDENCIA: EL NOMBRE DE DIOS INDICA SU SOBERANÍA.

Su Nombre En El Antiguo Testamento

En el Antiguo Testamento, el término ADONAI aparece 429 veces. ADON significa "alguien que controla" o "uno que está a cargo." AI es un sufijo enfático que implica que ese alguien está realmente en control. AI también es usado como un sufijo personal posesivo. Por tanto, ADONAI significa "aquel que tiene el control absoluto" o "aquel que es mi amo absoluto", como en "mi Señor." Se traduce como "Señor Dios" y más acertadamente, como "Soberano Señor."

Su Nombre En El Nuevo Testamento

En el Nuevo Testamento, la palabra DESPOTES se usa 10 veces. En 5 de ellas, se refiere a Dios y en las restantes, a hombres que poseían esclavos. La palabra en "déspota" se deriva de este término, aunque en el primer siglo no tenía la connotación negativa que tiene actualmente. DESPOTES significa "uno que tiene el poder o la autoridad total sobre otro." (Léxico de Louw&Nida).

En la Biblia, este término aparece traducido correctamente como "Soberano Señor" cuando se refiere a Dios. Lo puede apreciar en Lc.2:29; Hch. 4:24; 2P. 2:1; Jud. 4; Ap.6:10.

# SEGUNDA EVIDENCIA: LOS ATRIBUTOS NATURALES DIVINOS

Existen tres atributos divinos que los teólogos llaman "incomunicables," porque no se pueden compartir con un ser creado. Estos atributos son la omniciencia, es decir, que Dios todo lo sabe; la omnipotencia, que Él todo lo puede, y la omnipresencia, que Él está presente en todas partes. Asumimos que el estudiante conoce estos atributos y está convencido de ellos. Al respecto, puede consultar el capítulo uno de Si, Jesús.

Muchos cristianos tienen una visión antropomórfica de Dios, es decir, piensan que Dios es un gran humano. Para algunos Dios es como un abuelo celestial y benévolo que desea que todo el mundo pase bien y que nunca haría daño a nadie. Comprender los tres atributos naturales de Dios nos ayuda a eliminar de nuestras mentes tales conceptos humanísticos de Dios. Si no descartamos estas nociones de una vez por todas, tendremos dificultad en captar algunas de las doctrinas que vamos a estudiar.

¿Cómo los tres atributos naturales prueban la soberanía de Dios? Suponga que pasó algo fuera del control de Dios. Esto pudo ocurrir solamente por una de las tres razones siguientes: Dios no sabía lo que iba a pasar ( no omnisciente), o Él no tuvo el poder para prevenirlo ( no omnipotente), o Él no estuvo presente en ese momento (no omnipresente).

Si una persona niega la soberanía absoluta de Dios, por implicación está negando uno o más de sus atributos naturales. Por supuesto, esto es herejía.

Aun si en la Biblia no hubiera información con respecto a la soberanía de Dios, los atributos naturales divinos serían el fundamento suficiente para declararla como un artículo de fe. (ESTO es lo que nosotros llamamos una 'inferencia teológica').

# TERCERA EVIDENCIA: LA INMUTABILIDAD

El término "inmutable" significa "que nunca cambia." Se lo encuentra dos veces en la Biblia en Hebreos 6:17-18.

"Por lo cual, queriendo Dios mostrar más abundantemente a los herederos de la promesa la inmutabilidad de su consejo, interpuso juramento; 18 para que por dos cosas inmutables, en las cuales es imposible que Dios mienta, tengamos un fortísimo consuelo los que hemos acudido para asirnos de la esperanza puesta delante de nosotros."

Recientes traducciones usan la expresión "que nunca cambia" porque la palabra "inmutable" es poco conocida para algunos. Esto es desafortunado ya que "inmutable" tiene la idea de irresistible e infalible. No solamente se refiere a un plan ideado por Dios, sino también a su persona.

Santiago expresa este pensamiento así: ."...del Padre de las luces, en el cual no hay mudanza, ni sombra de variación." Stg. 1:7. Por lógica, si Dios podría cambiar, no sería soberano. Por el contrario, si Él es inmutable, debe ser soberano. (Otra inferencia teológica inevitable).

La Inmutabilidad De Los Decretos De Dios.

Note que el "consejo" de Dios es inmutable en He. 6:17. La palabra consejo en griego es "boule" y significa "plan" o "propósito."

Según esto, los planes y propósitos de Dios, al igual que su persona, no cambian ni pueden ser resistidos en forma exitosa por el hombre. Si así fuera, Dios no podría garantizar el cumplimiento de sus promesas, como está descrito en Hebreos 6:17-18.

Algunas veces la Escritura usa las palabras "propósito" y "consejo" para describir la inmutabilidad de la voluntad de Dios. El concepto de que Dios no permite que nadie cambia lo que Él ha planeado, se llama en teología, "Inmutabilidad de los decretos divinos" o "Inmutabilidad de la voluntad de Dios." Esto significa que cuando Dios decide hacer algo, nada puede resistirlo, es decir, Él no permite que sus planes sean frustrados. De otra forma, Dios no podría mantener sus promesas y por tanto, no sería soberano.

Por el contrario, Dios permite que sus mandamientos sean desobedecidos. El diagrama lo ilustra.

(Vea Sí, Jesús, pags. 15-16 para una explicación más completa).

# CUARTA EVIDENCIA: DIOS ES DUEÑO DE TODO.

¿Perdió Dios el control y la propiedad de la tierra cuando Adán cayó en pecado? Algunos grupos cristianos afirman que sí. Supuestamente Dios entregó la tierra a Adán, que a su vez se la dio al diablo. Se presume entonces que Dios está luchando para conseguirla de nuevo y usa a la iglesia como su instrumento. Lo absurdo de esta conjetura se pone de manifiesto cuando leemos el Salmo 24:1: "De Jehová es la tierra y su plenitud, el mundo, y los que en él habitan."

#### Otros versículos clarificativos son:

```
a.Con respecto a la tierra: Gn.14:19,22; Lev.25:23; Ex.9:29,19:5; Dt:14; Jos.3:11,13, 2:11; 1Cr.29:11; Job41:11; Sal.24:1, 89:11; Is.54:5; Lc.10:21. b.Con respecto a los animales: Sal.50:10. c.Sobre los habitantes: Ez.18:4; Sal. 24:1; 22:28; Hch.17:24.
```

### QUINTA EVIDENCIA: EJEMPLOS DEL CONTROL DIVINO.

La Biblia abunda en ejemplos de la intervención divina en la naturaleza, en los asuntos políticos y aun en los pensamientos y voluntades de las personas. Si no hubiera las otras evidencias, la soberanía de Dios podría deducirse de estos ejemplos. Vea Sí, Jesús, pags. 20-23).

En Esta Lección Hemos Aprendido Lo Siguiente:

- 1. Ciertos nombres de Dios incluyen la idea de soberanía.
- 2. Ciertos atributos divinos hacen inevitable la soberanía de Dios.
- 3. Los decretos de Dios son inmutables, lo que implica soberanía.
- 4. La propiedad de Dios sobre toda la tierra y sus habitantes implica soberanía.
- 5. Los ejemplos bíblicos acerca del control de Dios sobre la naturaleza, las naciones y los individuos son una indicación de su soberanía.

| Leer Confesión de Fe de Westminster: Capítulo 5, artículos 1-4.                                                                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Lecturas Para La Clase Siguiente:                                                                                                                                            |
| b.                                                                                                                                                                           |
| 7. Además de la palabra 'inmutable' en Hebreos 6, ¿Qué otras dos palabras usa la Escritura para expresar la idea de la inmutabilidad de la voluntad de propósito de Dios? a. |
| b. Las naciones. (Nota: No use los ejemplos dados en Sí, Jesús.)                                                                                                             |
| 6.Encuentre un ejemplo bíblico de la soberanía de Dios sobre:<br>a. La naturaleza                                                                                            |
| e.                                                                                                                                                                           |
| d.                                                                                                                                                                           |
| c.                                                                                                                                                                           |
| b.                                                                                                                                                                           |
| 5. Las principales evidencias de la doctrina de la soberanía de Dios son:<br>a.                                                                                              |
| 4.Explique algunas de las consecuencias que un creyente puede sufrir si no cree en la soberanía de Dios.                                                                     |
| b.                                                                                                                                                                           |
| 3. Hay dos nombres de Dios, uno en hebreo y el otro en griego, que incluyen la idea de soberanía. ¿Cuáles son y qué significan? a.                                           |
| 2. Explique lo que queremos decir cuando declaramos que la soberanía de Dios es un absoluto.                                                                                 |
| 1. En sus propias palabras defina lo que es la soberanía de Dios.                                                                                                            |

#### **LECCION TRES**

# LA PROVIDENCIA, LOS MEDIOS Y EL PROBLEMA DEL MAL

#### La Providencia Y Los Medios

Son pocas las ocasiones en que Dios interviene directamente con su poder. Como ejemplos tenemos la resurrección de Jesús, la transformación del agua en vino y algunas sanidades. Nosotros llamamos a estas insólitas intervenciones 'milagros.' Usualmente Dios trabaja en forma indirecta, usando las fuerzas de la naturaleza, las personas y las circunstancias. Pero, haya o no milagros, el Señor Soberano está gobernando su creación. A esta idea de gobierno divino, la llamamos "providencia."

La providencia incluye el concepto de que Dios trabaja indirectamente. Dios se esconde detrás de la gente y de las cosas y las usa para cumplir sus propósitos. Él usa "medios para el fin." A esta forma indirecta de trabajar se la conoce como "la Doctrina De Los Medios" y es un elemento importante dentro de todo el concepto de la providencia.

Casi todo lo que Dios hace, lo hace indirectamente. Dios es ciertamente un Dios de milagros, pero aun en los milagros, Él usualmente trabaja a través de algún medio. Cuando Dios dividió el Mar Rojo, usó un fuerte viento oriental que sopló toda la noche. Para salvar a las almas, Dios usa la predicación. Cuando comunica la verdad, lo hace por medio de su palabra.

Aparte de la resurrección y de algunos milagros de Jesús, es difícil encontrar milagros en los cuales Dios no haya usado algo o a alguien como un medio. El término "medios" es análogo a la palabra "herramienta."

Una herramienta es un instrumento que usamos para realizar un trabajo. Si comemos macarrones, usamos un tenedor como herramienta. Por tanto, el tenedor es el "medio" para comer los macarrones.

Es posible comer macarrones sin un tenedor. Podemos hacerlo directamente o con algún otro utensilio. Sonaría tonto decir que dependemos de los tenedores a tal punto que sin ellos nunca podríamos comer macarrones. Sería igualmente tonto suponer que los tenedores son inservibles porque se puede comer sin ellos.

Así es Dios. Él tiene un caja de herramientas muy grande, llena de medios a su disposición, para cumplir su voluntad. Como Dios es soberano, Él puede usar las herramientas o pasarlas por alto según sus deseos. A medida que avancemos en este curso, vamos a encontrar que en esta caja de herramientas hay medios que no esperábamos que estuviesen allí.

La Confesión de Fe de Westminster lo expresa así: Dios en su providencia ordinaria hace uso de medios, a pesar de esto, Él es libre para obrar sin ellos, sobre ellos y contra ellos, según le plazca. Capítulo 5, art. 3

Esta declaración expresa la idea de que Dios normalmente está trabajando mediante cosas y personas. No obstante, Él puede ignorarlas y hacer milagros directamente si Él quiere, e incluso invalidar las leyes naturales si le place.

La doctrina de los medios complementa en forma esencial el concepto de la soberanía de Dios.

Él es soberano....indirectamente. De otra manera, sin esta importante doctrina, caeríamos en el fatalismo, o en la absurda idea de "que será, será." Tal actitud absurda podría llevarnos a la negligencia en la aplicación de los medios que Dios nos provee para cumplir con nuestra propia santificación.

Dios usa los medios para cumplir su voluntad soberana, pero nunca depende de ellos.

#### El Problema Del Mal

La Biblia indica en numerosos ejemplos que Dios permite el mal para producir un bien mayor. Nosotros no siempre vemos el bien mayor, pero tenemos suficientes ejemplos escriturales para aceptar por fe este principio, en los momentos cuando no somos capases de ver el resultado.

Esta es la respuesta de la Biblia para la pregunta sobre la soberanía de Dios y el mal.

El mejor ejemplo bíblico de la soberanía de Dios sobre el mal es la crucifixión de Jesús. Nuestra redención fue el resultado de esta gran injusticia. Sin embargo, los que la cometieron son culpables ante Dios por este mal indecible y serán castigados. Esto es verdad a pesar de que Dios ordenó el tiempo, las circunstancias y las personas que estuvieron involucradas.

Hechos 2:23. "a este, entregado por el determinado consejo y anticipado conocimiento de Dios, prendisteis y matasteis por manos de inicuos, crucificándole."

En este sentido, el mal en sí mismo pasa a ser una de las tantas herramientas que Dios usa como un medio para cumplir sus propósitos. Por tanto, la existencia del mal no es una prueba en contra de la soberanía, la providencia o la bondad de Dios. Por el contrario, la habilidad de Dios para obtener un bien a partir de un mal prueba su soberanía.

Vea en Sí, Jesús, pag. 25, para otros ejemplos en los cuales Dios usa el mal para cumplir sus santos propósitos.

#### La Idea De "Permiso"

Algunas personas explican la existencia del mal usando la idea simplista del "permiso" divino. Esto es bueno hasta cierto punto, siempre y cuando evitemos la impresión de que Dios es totalmente pasivo en algunas cosas. Dios no es pasivo en nada, sea lo que fuere. Él nunca se sienta sólo a observar y deja que las cosas pasen, aunque así lo parezca.

Dios "permitió" que Jesús sea crucificado. No obstante, todo lo que pasó concerniente a este hecho, incluyendo las personas involucradas y todas las circunstancias, fue controlado y limitado por Dios. El "permiso" divino jamás significa que Dios se retira y deja que las cosas simplemente sucedan. Si el "permiso" es un concepto correcto, nunca debe estar divorciado del gobierno providencial divino sobre todas las cosas.

Dios permite que la gente haga algo malo, pero Él está limitando y gobernando las circunstancias que rodean ese mal. De esta forma, el mal no procede de Dios y Él permanece soberano. Vea la Confesión de Fe de Westminster, Capítulo 5, art.4 como una buena expresión de este concepto.

Ataques filosóficos a la providencia de Dios Una objeción común de los escépticos se basa en la existencia del mal. El razonamiento es: "Si Dios es bueno y también soberano, ¿Cómo podría permitir el mal? Por tanto, Dios no existe."

Este argumento supone que el bien existe por sí mismo, sin Dios. Sin embargo, el concepto completo del bien está basado en la suposición de la existencia de un Dios bueno. Aquí, el escéptico está practicando el razonamiento circular, porque usa un concepto (el bien) que se deriva de Dios para refutar la existencia de Dios. La pregunta en sí misma es auto contradictoria y sin sentido.

Para más refutaciones de argumentos escépticos basados en la existencia del mal, vea el artículo de Smalling "¿Cómo Puede Un Dios Bueno Permitir La Maldad?"

En Esta Lección Hemos Aprendido Lo Siguiente:

- 1. La "providencia" se refiere al gobierno de Dios sobre toda su creación.
- 2. La doctrina de los medios enseña que Dios hace casi todo indirectamente, usando cosas y personas para cumplir sus propósitos.
- 3. El mal es uno de los medios que Dios usa para cumplir sus propósitos, pero Él no es la causa del mal.
- 4. Aunque Dios "permita" el mal, no significa que Él es completamente pasivo en su desarrollo. Él gobierna y limita de varias maneras las circunstancias y las condiciones en las cuales la gente hace el mal. Por tanto, la existencia del mal no contradice la providencia de Dios, ni Dios es el autor del mal.
- 5. Los ataques a la providencia de Dios debido a la existencia del mal son autocontradictorios y carentes de sustancia.

#### PREGUNTAS DE ESTUDIO PARA LA LECCION TRES

1.El término "providencia" significa:

2.La doctrina de los medios......

- 3.Dé un ejemplo bíblico de Dios haciendo un milagro, y usando un "medio" para hacerlo.
- 4.Dé dos ejemplos bíblicos (aparte de la crucifixión de Cristo) en que Dios use el mal para cumplir sus buenos propósitos.

a.

h.

5.Los ataques escépticos, que usan la existencia del mal, son insustanciales porque:

Lecturas Para La Clase Siguiente:

Sí, Jesús: Capítulo Dos

Confesión de Fe de Westminster: Capítulos 6&9 enteros y Capítulo 16,

Artículos 1&7

Romanos 3:9-20 y 5:12-21.

#### LECCION CUATRO

# **DEPRAVACION TOTAL**

#### **Definiciones**

"Depravación Total" significa que el pecado controla todas las facultades del pecador, a tal punto, que él es incapaz de desear o hacer algo para convertirse a sí mismo a Cristo o para prepararse para su conversión. Solamente un milagro de Dios, por medio del evangelio, puede capacitar al pecador para escoger a Cristo.

# **Implicaciones**

Esta doctrina es interesante porque toca elementos de la naturaleza humana tales como el libre albedrío, la mente y las percepciones. Más aún, la depravación total se entrelaza con otras enseñanzas bíblicas, como la caída de Adán y el libre albedrío. Esta lección no cubre todas estas doctrinas, por lo que se recomienda al estudiante tratar las lecciones 4 al 6 como una unidad.

En la próxima lección estudiaremos el libre albedrío y la responsabilidad del hombre. En esta lección estudiaremos el soporte escritural de nuestra definición de depravación total.

La "depravación total," NO significa que los pecadores sean tan malvados como sea posible ni que quisieran serlo. El hombre no ha caído al nivel de los demonios. Esto

sería una depravación ABSOLUTA. Nosotros creemos que la benevolencia de Dios preservó al hombre de caer en esas profundidades absolutas. Por "total" queremos indicar que todas las facultades humanas, incluyendo el libre albedrío, están infectadas por el pecado y bajo su dominio. Por "depravación" entendemos que en un pecador nada es aceptable para Dios; esto incluye las buenas obras y las virtudes porque proceden de una fuente corrupta......el corazón pecaminoso del hombre.

En años recientes, algunos teólogos han usado la expresión INCAPACIDAD TOTAL para no dar la impresión de que pensamos que la gente es tan mala como los demonios. Sin embargo, esta terminología también puede ser malinterpretada. Algunos podrían asumir que Dios es la fuente de la incapacidad en lugar de la corrupción del hombre.

Cualquiera de las dos expresiones, Depravación Total o Incapacidad Total, son aceptables y ambas requieren explicaciones.

Nosotros recomendamos al estudiante usar la terminología "Depravación Total" para equilibrar la influencia del humanismo moderno que defiende la bondad del hombre. Este nombre golpea deliberadamente el orgullo humano y la autojustificación. Además, este término parece más de acorde con la enseñanza bíblica sobre la naturaleza pecaminosa del hombre.

(Vea Sí, Jesús, páginas 32-33 para definiciones completas).

La interrogante: ¿Cayó Adán más allá de su capacidad para creer y arrepentirse por iniciativa propia? Las dos ramas teológicas principales, la Reformada y la Arminiana, difieren grandemente en este punto. El modo de pensar arminiano sostiene que Dios detuvo la caída antes del punto donde el hombre perdería la capacidad de generar fe, amor y arrepentimiento por voluntad propia. El concepto reformado considera que el hombre cayó bajo ese punto. Examinemos la evidencia bíblica.

# PRIMERA EVIDENCIA: La Caída De La Humanidad, Romanos Cinco

Pablo describe la caída de Adán en Romanos 5. (La palabra "Adán" significa "humanidad" en Hebreo). Pablo menciona cuatro cosas que heredamos de Adán: pecado, muerte, juicio y condenación.

Ninguna facultad humana escapó de estos efectos. ¿Está incluido el libre albedrío del hombre? Si. No es necesario mencionar la voluntad del hombre para mostrar que esta también fue sujetada a los efectos de la caída. Es suficiente mostrar que la caída afectó al ser humano entero.

El pecado de Adán fue una declaración de independencia de su Creador. En teología, nosotros llamamos a esta actitud "autonomía," que significa "gobernarse a sí mismo," lo que es opuesto a ser gobernado por Dios. La autonomía incluye la idea de no tener otra causa de sus decisiones que uno mismo.

Aparentemente Adán dio por sentado que la autonomía era posible. No es así. ¿Cómo podría algo llegar a ser independiente de un Ser omnisciente y omnipotente? Uno tendría que ser igual a Dios mismo para ser independiente así. Entre las actitudes estúpidas, esta fue la mayor que ha habido y aún lo es.

La caída de Adán no le dio la libertad que él esperaba, sino que lo esclavizó al pecado. No obstante, esta esclavitud no fue el peor efecto de la caída. Lo peor fue el engaño de que él había tenido éxito. Este engaño persiste en los pecadores hasta hoy.

Ser independiente de Dios, llegó a ser el principio que gobierna la naturaleza humana caída. A esta naturaleza, la llamamos naturaleza 'Adámica' porque se deriva de Adán. La Biblia usualmente se refiere a ella con los términos 'la carne' o 'carnal.'

La moralidad, la religión y las buenas obras son perfectamente aceptadas por la naturaleza Adámica siempre y cuando no amenacen su autonomía. El pecador participa de buena gana en religiones estrictas, en filosofías elevadas o en maravillosas obras de filantropía.....siempre y cuando él las pueda controlar y no le requieran una sumisión genuina a la autoridad de Dios.

#### SEGUNDA EVIDENCIA: La Muerte Espiritual, Efesios 2:1-3

Pablo aparentemente alude a la divina amenaza que hizo Dios a Adán en Génesis 2:17 : ...".porque el día que de él comieres, ciertamente morirás." Aunque Adán no murió físicamente ese día, él murió espiritualmente en su relación con Dios y en su propia capacidad para obedecerlo. Pablo describe esta esclavitud como:

- 1. Siguiendo la corriente del mundo.
- 2. Controlada por Satanás.
- 3.Cumpliendo los deseos de la carne y de la mente. (En Griego dice literalmente: "haciendo la voluntad de la carne." Esto significa que la carnalidad determina la condición de la voluntad. El término "mente" o "NOOS," incluye las percepciones. Pablo se refiere a las percepciones de la mente como controladas por el pecado de tal forma que la mente percibe la concupiscencia de la carne como preferible. La voluntad sigue lo que le gusta).
- 4. Una naturaleza que merece la ira.

Un pecador es tan capaz de escapar de su condición, como un muerto es capaz de resucitarse a sí mismo.

#### TERCERA EVIDENCIA: El Efecto Del Pecado Sobre La Mente.

La Escritura describe la mente como esclavizada y controlada por el pecado y Satanás. Esto incluye la voluntad puesto que la voluntad es una función de la mente.

- 1.El hombre natural no puede percibir ni entender las cosas de Dios. "Pero el hombre natural no percibe las cosas que son del Espíritu de Dios, porque para él son locura, y no las puede entender, porque se han de discernir espiritualmente" 1Cor. 2:14.
- 2. Satanás ha cegado las mentes de los incrédulos. ..".el dios de este siglo cegó el entendimiento de los incrédulos..." 2Cor. 4:4.
- 3.El entendimiento está entenebrecido. "Teniendo el entendimiento entenebrecido...por la dureza de su corazón" Ef. 4:18.
- 4.La mente carnal es incapaz de someterse a la ley de Dios. ."..los designios de la carne son enemistad contra Dios; porque no se sujetan a la ley de Dios, ni tampoco pueden" Ro. 8:7.
- 5.La voluntad del pecador está esclavizada por el diablo, por tanto, el pecador no puede recuperar su razón sin que Dios le conceda el regalo del arrepentimiento. "Que con

mansedumbre corrija a los que se oponen, por si quizá Dios les conceda que se arrepientan para conocer la verdad, y escapen del lazo del diablo, en que están cautivos a voluntad de él" 2Tim. 2:25-26.

6.El pecador percibe las cosas de Dios como locura porque él está ciego a su condición moral. Sus percepciones son distorsionadas.

1Corintios 2:14. "Pero el hombre natural no percibe las cosas que son del Espíritu de Dios, porque para él son locura, y no las puede entender, porque se han de discernir espiritualmente."

Según estos versículos, la mente del pecador tiene un problema de percepción que la Biblia expresa como "entenebrecimiento" o "ceguera." El diablo controla la voluntad del pecador controlando sus percepciones.

CUARTA EVIDENCIA: La Naturaleza Carnal, Romanos 3:9-20

Pablo se refirió a la condición de los no salvos como "bajo pecado," es decir, "bajo el poder del pecado."

Sin Cristo, No Hay:

- 1.Persona justa. (Aun las buenas obras de los no salvos son como "trapos de inmundicia," inaceptables para Dios).
- 2. Pecador que entienda su condición moral. (Aquí el término Griego "entender" se refiere a "discernir." Ninguna persona tiene discernimiento espiritual sin Cristo, aunque pueda comprender los fundamentos del evangelio).
- 3. Pecador que busque a Dios. (Los pecadores religiosos buscan establecer su propia justicia. Vea Ro. 10:3).
- 4. Pecador que haga lo bueno. (El Nuevo Testamento define como "bueno" el obedecer a Dios. Los pecadores hacen buenas obras, no como señales de sumisión, sino como sustitutas de la misma. Sin embargo, todas las obras de los pecadores, aunque sean buenas en sí mismas, proceden de una fuente corrupta que es la naturaleza pecaminosa. Si un pecador realmente quisiera ser bueno, él haría la primera cosa que Dios le ordena hacer...... arrepentirse y creer en Jesús. (Vea Sí, Jesús, páginas 38-41).
- 5. Pecador que tema a Dios. (Si los pecadores realmente temieran a Dios, buscarían agradarle).
- 6. Pecador en paz. (Sumergirse a sí mismos en placeres es una paz falsa).

Pablo está hablando de los pecadores antes de que Dios comience a atraerlos a través del evangelio. Cuando Dios atrae a un pecador por medio del evangelio, las percepciones del pecador comienzan a cambiar. Ocasionalmente nos encontramos con un pecador que dice que está buscando a Dios. Esta afirmación podría ser sincera. Dios puede estar atrayéndolo al abrir sus percepciones por medio del evangelio. En la Lección Seis, veremos como esto funciona.

# Conclusiones:

A partir de la abundante evidencia bíblica, concluimos que los no salvos son incapaces de querer salvarse o hacer algo que contribuya a su salvación o que los prepare para la conversión. Sus voluntades escogen equivocadamente porque sus percepciones están cegadas por el pecado y controladas por Satanás. Por tanto, ellos se perciben a sí mismos como buenos, perciben las cosas espirituales como locura y a Dios, como no merecedor de ser buscado. Ellos no ven ninguna razón para temer a Dios y piensan que su carencia de paz es debido a una carencia de placer.

En la siguiente lección consideraremos si el término "libre albedrío" describe adecuadamente este estado.

# En Esta Lección Hemos Aprendido Lo Siguiente:

- 1.Sin Dios trabajando por medio del evangelio, los pecadores son incapaces de querer o hacer algo para contribuir a su salvación.
- 2.Por medio de la caída de Adán la humanidad heredó el pecado, la muerte, el juicio y la condenación.
- 3.La mente del hombre, que incluye sus percepciones y su voluntad, está cegada por el pecado y el diablo, así que él no puede escoger someterse a Dios.
- 4.La naturaleza carnal del hombre no tiene ninguna cualidad que podría guiarlo a obedecer a Dios.
- 5. Ninguna de las obras buenas de un pecador es buena porque todas son generadas de un fuente corrupta que es su naturaleza carnal.
- 6.Los pecadores hacen buenas obras de todo tipo. Sin la gracia, la única cosa que ellos no harán es arrepentirse y creer en el evangelio.

# Lecturas Para La Clase Siguiente:

C. D. Conteste las preguntas de estudio de la lección 4. Revise de nuevo el Capítulo 9 de Confesión de Fe de Westminster.

### PREGUNTAS DE ESTUDIO PARA LA LECCION CUATRO

| 1.¿Cuál es la diferencia entre "Depravación Total" y "Depravación Absoluta"?                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2.¿Cuáles son las cuatro cosas que la humanidad heredó de Adán según Romanos 5?                  |
| 3.¿Cuáles son las cuatro categorías de evidencia para la doctrina de la Depravación Total? A. B. |

- 4.Describa en sus propias palabras los efectos del pecado sobre la mente de los no salvos.
- 5.¿Cuáles son las diferencias entre la forma en que una persona no salva se percibe a sí misma y la forma en que realmente es. Use pruebas escriturales.

6.¿Por qué la Biblia dice "no hay quien haga lo bueno" si las personas no salvas hacen a menudo obras buenas?

Lecturas Para La Clase Siguiente: Ninguna

#### LECCION CINCO

# EL LIBRE ALBEDRÍO: LA PERSPECTIVA BIBLICA

El libre albedrío ha sido un tema de controversia por siglos. Al respecto se han escrito muchos volúmenes y hasta hoy continúan los debates acalorados en los círculos teológicos.

Mucho calor se disipa cuando se trata de definir claramente los términos. ¿Qué es la voluntad? ¿A qué se refiere por "libre"? ¿Existe una conexión entre el libre albedrío y la responsabilidad? ¿Libre de qué? ¿Libre para qué? ¿Nos gobierna la voluntad o somos gobernados por alguna otra facultad?

Existe poca controversia con respecto a la definición de "voluntad." Sin embargo, todos estamos de acuerdo en que el albedrío es la facultad por la cual hacemos elecciones. Los desacuerdos surgen cuando se trata el significado de "libre."

Los teólogos distinguen entre "libertad natural" y "libertad moral."

La libertad natural se refiere a las decisiones ordinarias que involucran nuestro bienestar material y nuestras relaciones humanas. Lo que comemos en el desayuno, si continuamos leyendo esta página, con quién nos casaremos o lo que veremos en la televisión esta noche, todo cae en la categoría de "libertad natural."

El término "libertad natural" incluye ciertas actividades religiosas. Los que no son salvos pueden memorizar textos de la Biblia, aprender himnos o hacerse miembros de una congregación. Los pecadores tienen conciencias y diariamente hacen elecciones morales positivas. Ellos pueden escoger entre decir la verdad o mentir.

Ninguna rama de la teología niega la libertad natural de la voluntad o albedrío. La controversia surge cuando nos referimos a la "libertad moral." Las siguientes preguntas enfatizan el asunto:

¿Es el hombre caído, sin la gracia soberana, capaz de someterse a Dios, confiar en Cristo y desear la santidad como su valor supremo? ¿Puede el libre albedrío del hombre caído generar la fe y el arrepentimiento?

Una Pista: ¿Que Es Un Ser Humano?

En Génesis 1:27. leemos: "Y creó Dios al hombre a su imagen." La Biblia define a un ser humano como una criatura hecha a la imagen de Dios. Al revés, podemos decir que "la imagen de Dios" es un ser humano.

Suponga que dos ángeles estuvieran hablando y uno de ellos preguntara cómo es Dios. El otro podría contestar: "Allí hay un ejemplo. Se llama ser humano." El término "imagen de Dios" define nuestra esencia como seres.

Como "imágenes de Dios," somos responsables de reflejar lo que Él es, y esto es la razón de la existencia humana. Por tanto, nuestra responsabilidad de reflejar a Dios nunca puede cambiar.....no importa lo que suceda.

Dios no tiene cuerpo. Él es infinito. Por tanto, la imagen de Dios debe reflejar la naturaleza interna de Dios. ¿Es Dios absolutamente santo? Sí. ¿Tiene Dios libre albedrío? ¡Por supuesto! Él es el ser más libre del universo. ¿Puede Dios mentir? No. (Vea Tito 1:2) ¿Por qué no? Porque nada en Su santo carácter encuentra atractiva a la mentira. Él no puede DESEAR mentir.

Definición: Libre albedrío moral significa pureza absoluta y libertad del pecado debido a una naturaleza santa.

Según esto, vemos que gran traición lo es si un ser humano es otra cosa que enteramente santo. El pecado es una negación de nuestra definición como imagen de Dios y por lo tanto un supremo insulto a nuestro Creador.

La idea de libre albedrío moral como una facultad suspendida entre lo bueno y lo malo es una ficción. La neutralidad moral no existe. Romanos 6:17-18 nos sugiere esto.

"Pero gracias a Dios, que aunque erais esclavos del pecado, habéis obedecido de corazón a aquella forma de doctrina a la cual fuisteis entregados; (18) y libertados del pecado, vinisteis a ser siervos de la justicia."

El Punto Principal:

El albedrío o voluntad refleja la naturaleza verdadera de la persona. En este sentido, la voluntad no es la facultad que gobierna en el hombre. No es libre en el sentido de autonomía.

Esto explica por qué Dios dice la verdad, el diablo hace el mal y los pecadores aman el pecado. Cada uno actúa de acuerdo con su propia naturaleza. Cada uno escoge libremente según su deseo, sin compulsión, dependiendo de su verdadera naturaleza.

Segundo, la voluntad del hombre no es moralmente neutral. Si así fuera, también su carácter sería moralmente neutral. Nada en la Escritura, razón o experiencia humana, apoya esta suposición.

¿Qué es la voluntad o albedrío?

Su voluntad es el sumo total de todo lo que usted es como persona. Una manera pensar en ella es esta: No es tanto que tenemos una voluntad, sino que somos una voluntad. Para decirlo de una manera chistosa: Si quiere ver su voluntad, párase frente a un espejo grande. Allí está su voluntad. Es usted mismo.

Al considerar la cuestión de esta forma, vemos la voluntad como una facultad dependiente. Ella depende de todas las otras facultades que usted tiene, tales como sus percepciones, entendimiento, tendencias, etc. Puede ser que sea libre de influencias exteriores de usted, pero no es libre de usted mismo.

Esto explica el porqué la Biblia nos habla mucho acerca del corazón y tan poco acerca de la voluntad. El enfoque bíblico está en la totalidad de la naturaleza y carácter de uno, no en una sola característica como voluntad.

¿Cuáles Son Las Implicaciones Para La Humanidad Caída?

#### 1. La Pérdida De La Libertad.

Cuando una persona se alejó de Dios, se aleja también de su libertad y su esclavitud se incrementa. Según la definición de "esclavitud," él se vuelve incapaz de regresar a Dios; su voluntad aún existe y funciona pero resbala hacia una mayor esclavitud.

# 2. La Responsabilidad Del Hombre Permanece Intacta.

¿Puede Dios hacer responsable al hombre por no volver a él, aunque él no pueda hacerlo? ¿Debería Dios ordenar al hombre que haga lo correcto aun cuando él no pueda desear hacerlo?

El hombre es aún la imagen de Dios aun cuando la imagen esté estropeada. La responsabilidad del hombre se basa en el propósito para el cual fue creado, no en su capacidad moral actual.

Adicionalmente, el hombre caído retiene algún conocimiento de Dios a través de la creación y de la conciencia. Todos tienen algún grado de iluminación aunque ellos prefieren reprimirla.

El Punto: La Responsabilidad Moral De Obedecer A Dios Nada Tiene Que Ver Con El Libre Albedrío.

La Biblia nunca sugiere que nuestra responsabilidad se basa en el libre albedrío. Nunca ningún filósofo o teólogo ha sido capaz de mostrar una conexión necesaria entre la responsabilidad y el libre albedrío. Uno podría también decir que un deudor no es responsable de su deuda si él no puede pagarla.

#### 3. La Voluntad Está Esclavizada Y Controlada Por La Naturaleza Carnal.

La enseñanza bíblica nos indica el estado moral de la mente carnal. La mente está dominada por la razón carnal, no puede someterse a la ley de Dios, sigue los pensamientos de este mundo, es corrupta y enemiga de Dios, y está bajo el dominio de Satanás.

Los humanistas religiosos que declaran la libertad moral de la voluntad deben hacer una de dos cosas: mostrar a partir de la Biblia que la voluntad no es una función de la mente, o mostrar cómo la voluntad fue la única facultad humana que escapó de la caída.

4.Los Pecadores Son Incapaces De Generar Fe O Arrepentimiento Sin La Intervención Divina.

Esto es una consecuencia de la esclavitud a la naturaleza carnal. En otra lección estudiaremos cómo Dios cambia la dirección de la voluntad de un pecador sin forzarlo.

Entonces, ¿En Qué Formas Es La Voluntad Libre O No Libre?

El albedrío del hombre es libre para actuar de acuerdo a sus propios deseos sin compulsiones externas. Como veremos en otra lección, Dios no fuerza nuestra voluntad a la conversión, pero trabaja indirectamente influyendo en nuestra naturaleza.

Sin embargo, la voluntad nunca está libre de la providencia gobernante de Dios. "Porque en él vivimos, y nos movemos, y somos.." Hch. 17:28. Ni aun la voluntad caída podría existir sin el poder sustentador de Dios.

¿Qué Acerca De La Soberanía De Dios En Todo Esto?

Recuerde que en la Lección Dos hablamos de cómo Dios trabaja indirectamente. Él tiene una gran caja de herramientas. Una de estas herramientas es el libre albedrío del hombre. Dios usa las elecciones que hace el hombre, aun la caída en pecado, para cumplir Su plan en la historia. Esto involucra Su gloria absoluta y la demostración de Sus atributos, tales como la gracia, el juicio y el amor.

#### Conclusiones

La voluntad nunca es autónoma de Dios ni de la persona misma. Cuando el hombre cayó en pecado, perdió la capacidad para querer o hacer algo para convertirse a sí mismo o someterse a la autoridad de Dios. No obstante, el hombre no perdió su responsabilidad ante Dios.

En Esta Lección Hemos Aprendido Lo Siguiente:

- 1.La voluntad o albedrío es la facultad mental que tiene el hombre, según la cual él escoge de acuerdo a su propia naturaleza.
- 2. La libertad moral de la voluntad y la santidad están inseparablemente unidas, como en Dios.
- 3. La voluntad no es el factor gobernante en el hombre. Su naturaleza lo es.
- 4.El hombre es esencialmente la imagen de Dios, caído o no. Como tal, su

responsabilidad para obedecer a Dios se mantiene, incluso si su voluntad está todavía cautiva al pecado.

5.Dios es perfectamente justo cuando ordena al pecador hacer lo que no puede. 6.La Escritura y la razón requieren que nosotros rechacemos cualquier definición de libre albedrío que involucre la noción de autonomía.

# PREGUNTAS DE ESTUDIO PARA LA LECCION CINCO

| TREGULTING DE ESTUDIO TIMALEN ELECTON CINCO                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. ¿Qué es la voluntad o albedrío?                                                                                |
| 2.Los teólogos distinguen entre libre albedrío moral y natural. ¿Cuál es la diferencia entre ambos?               |
| 3.¿Cuál exactamente es el punto de controversia en las discusiones con respecto al libre albedrío?                |
| 4.¿Qué tiene que ver la cuestión del libre albedrío con nuestro estatus como imágenes de Dios?                    |
| 5.Explique por qué nunca se puede decir que la voluntad del hombre caído o no, es autónoma?                       |
| 6.Explique por qué no hay conexión necesaria entre responsabilidad y capacidad.                                   |
| 7. Explique por qué la Soberanía de Dios y el libre albedrío del hombre no son enseñanzas mutuamente excluyentes. |

| 8. Explique los efectos de la caída en la voluntad del hombre.                                                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| A.                                                                                                                                                         |
| B.                                                                                                                                                         |
| C.                                                                                                                                                         |
| D.                                                                                                                                                         |
| E.                                                                                                                                                         |
| 9. Según Romanos 3, ¿Cuáles son las dos razones por las que Dios ordena obediencia al hombre caído aun cuando este es incapaz de cumplir sin Cristo? A. B. |
| Lecturas Para La Clase Siguiente:                                                                                                                          |
| Lea el Capítulo 10 de Confesión de Fe de Westminster<br>Lea Juan 3:1-8 y Tito 3:5-7.                                                                       |
|                                                                                                                                                            |

#### **LECCION SEIS**

# EL LIBRE ALBEDRÍO: LA INFLUENCIA HUMANISTA DENTRO DE LA CRISTIANDAD

Hay dos formas de Humanismo: secular y religioso. Ambas formas suponen que el libre albedrío del hombre es autónomo. Según el humanismo, la voluntad es la facultad que gobierna en la naturaleza humana, independiente de toda influencia fuera de si misma.

Si las respectivas partes de la naturaleza humana fueran un tren, los humanistas identificarían a la voluntad como la locomotora, es decir, como la fuerza impulsadora de la naturaleza humana que arrastra las otras facultades por su poder autónomo.

Ambas formas de humanismo llegan a la suposición de la autonomía a partir de diferentes enfoques.

El humanista secular sostiene la autonomía simplemente porque él cree que no hay Dios. Para él, la única búsqueda que vale la pena es la gloria del hombre porque no hay nada más supremo.

Estas suposiciones invaden la cultura moderna. En los filmes, el héroe alcanza la victoria por la fuerza de su voluntad. Aún sus defectos, los tiene bajo control. El poder de la mente para controlar la realidad se difunde en la ciencia ficción. El mensaje es claro: el potencial del hombre es ilimitado. Solo tiene que penetrar en las profundidades de su propio ser y liberar la bondad y el poder que están escondidos allí, y la victoria será suya.

Para los propósitos de este estudio, el humanismo secular nos preocupa poco porque es ateísta. Estamos más preocupados por el humanismo cristiano debido a su actual influencia insidiosa entre los evangélicos.

Más errores teológicas resultan por un concepto errado del libre albedrío que cualquier otra enseñanza. Errores acerca de Dios resultan de frecuentemente de los falsos conceptos acerca del hombre mismo. La gente prefiere cambiar a Dios que a sí mismo.

Para el humanista cristiano, la voluntad es como un terreno especial, el cual Dios no pisa. Se supone que es una contradicción decir que la voluntad es "libre" al menos que esté exenta del control divino. Una enseñanza común es: "Dios no infringe nuestro libre albedrío."

El humanismo secular considera la voluntad humana como moralmente neutral. Según ellos, los recién nacidos tienen su mente como una pizarra en blanco. Por tanto, el medio ambiente y la influencia de los padres explican el comportamiento humano, no las tendencias innatas.

Debido a la doctrina de la caída de Adán, los humanistas religiosos tienen dificultad en sostener el punto de vista que considera la voluntad del hombre como moralmente neutral. Sin embargo, ellos se aproximan a este concepto diciendo que el hombre nace con una "predisposición" hacia el pecado, pero que no está dominado por este. De esta forma ellos acomodan la enseñanza bíblica sobre el pecado sin abandonar la suposición básica de autonomía.

La Biblia refuta esta noción con muchos textos como Romanos 3:12,

"No hay quien haga lo bueno, no hay ni siquiera uno."
Esta es la razón por la que el legalismo entre los cristianos es tan despreciable. Tal como una flor cuya belleza nos impacta, el legalismo puede impresionarnos al principio. Pero luego nos damos cuenta que las raíces están alimentándose del estiércol de las suposiciones humanistas.

# La Fuente De Las Suposiciones

La suposición de autonomía es instintiva para la naturaleza humana carnal. La caída de Adán programó a la naturaleza humana para que se presuponer su propia autonomía. Después de todo, conseguir la autonomía fue la idea central que estuvo detrás la rebeldía de Adán. La caída no solamente produjo el pecado, sino un conjunto de engaños con respecto a la rectitud del hombre y su poder para producirla.

Esta es la razón por la que todas las religiones, excepto la cristiandad bíblica, son sistemas que enseñan salvación por méritos propios.

La Influencia Del Humanismo Religioso En Los Círculos Evangélicos.

No debe sorprendernos el hecho de que, entre la influencia de la cultura moderna y las tendencias de la naturaleza humana, el humanismo cristiano haya invadido grandes sectores de la cristiandad. Como resultado ha crecido una teología completa que lo defiende.

Algunos argumentos suenan razonables hasta que los examinamos más de cerca. Hoy en día es importante que los obreros cristianos estén enterados de estos argumentos y que sepan como refutarlos de tal forma que los creyentes tengan una fe sana.

#### ARGUMENTOS DEL HUMANISTA RELIGIOSO.

Error Uno: Suponer que los mandatos y las exhortaciones de la Biblia indican que tenemos la capacidad de obedecerlos.

Este error da por sentado que la responsabilidad prueba la capacidad. Se suele escuchar: "Dios nunca le ordenaría a una persona hacer lo que no puede" o "Dios nunca le diría a una persona que se arrepienta y crea si no puede hacerlo."

Igual sería decir que un deudor no es responsable de su deuda al menos que pueda pagarla. Como indicamos en la lección anterior, la responsabilidad del hombre está fundamentada en su estatus como imagen de Dios, y no en sus capacidades morales actuales. Dios nunca bajará sus estándares de santidad sólo porque Su imagen cayó en pecado.

La incapacidad del hombre siempre viene de su propia corrupción, y no de una orden sin razón de su Creador.

¿Por qué Dios le dio la ley a Moisés? ¿Realmente esperaba Dios que los judíos la cumplieran? ¿Supuso Él que ellos podrían cumplirla?

En Romanos 3 encontramos dos razones por las que Dios dio los mandamientos al hombre y ninguna tiene que ver con probar el libre albedrío moral. Estas son:

A. Vindicar la justicia de Dios.

B. Exponer la iniquidad del hombre.

Rom. 3:5-6,20. Y si nuestra injusticia hace resaltar la justicia de Dios, ¿qué diremos? ¿Será injusto Dios que da castigo? (Hablo como hombre). (6) En ninguna manera; de otro modo, ¿cómo juzgaría Dios al mundo?...

(20) Ya que por las obras de la ley ningún ser humano será justificado delante de él; porque por medio de la ley es el conocimiento del pecado."

Aún más dura es la declaración de Pablo en Romanos 8:7 cuando nos dice que la mente carnal es incapaz de someterse a la ley de Dios. Si la voluntad es parte de la mente, entonces estamos forzados a concluir que el hombre caído, sin gracia, no es capaz de escoger someterse a Dios.

Ro. 8:7. "Por cuanto los designios de la carne son enemistad contra Dios; porque no se sujetan a la ley de Dios, ni tampoco pueden."

Para resumir, Pablo está diciendo que el Antiguo Testamento en su totalidad fue dado para probar que el hombre no era capaz de obedecer a Dios. Por tanto, no tiene sentido citar el Antiguo Testamento para probar el libre albedrío.

Error Dos: Suponer Que Los Mandatos De Arrepentirnos Y Creer No Tienen Sentido Al Menos Que El Hombre Pudiera Obedecerlos.

Estos mandatos son parte de la Ley tanto como otros. El hombre caído es igualmente incapaz de obedecerlos sin la gracia de Dios.

Error Tres: Suponer Que La Predeterminación De La Voluntad Contradice La Libertad.

Esta objeción supone que la voluntad es moralmente neutral, ni buena ni mala. Si fuera así, tendríamos que decir que la voluntad de Dios no es libre, al igual que las voluntades de Cristo, de los ángeles y de los creyentes que están en el cielo, puesto que ellos están predeterminados para el bien solamente.

Así mismo, tendríamos que decir que los demonios no son responsables de sus acciones porque sus voluntades están totalmente determinadas para el mal.

Error Cuatro: Confundir La Libertad Natural Con La Libertad Moral. Escoger nuestro desayuno o qué carro comprar cae dentro del dominio de la libertad natural.

La conversión a Cristo, aunque es una experiencia espiritual única sin precedentes en el mundo natural, difícilmente la podemos igualar a un menú. Decidir que carro a comprar no involucra entregar la vida entera a Dios.

Error Cinco: Suponer Que Dios No "Viola" El Libre Albedrío Del Hombre. Eso es correcto. Él no lo hace. Si Dios fuera a posesionarse de la voluntad de una persona y a doblegarla por la fuerza física directa, sería una "violación." No es una "violación" de la voluntad cambiar la naturaleza interior de la persona para generar nuevas percepciones y deseos.

Error Seis: Suponer Que El Libre Albedrío Es Esencial Para La Imagen De Dios

Algunos maestros afirman que el estatus del hombre como imagen de Dios debe incluir el libre albedrío moral. Si Dios es "libre," entonces el hombre debe ser "libre" también.

Esta afirmación confunde "libre" con "autónomo" o "sin causa." Dios es el único Ser autónomo y sin causa en el universo. Es una contradicción decir que el hombre es una creación de Dios y luego afirmar que la voluntad del hombre es sin causa o autónoma.

La Biblia muestra que el hombre es todavía la imagen de Dios a pesar de la caída. Además, en cualquier parte de la Biblia se muestra que la naturaleza total del hombre está sujeta al pecado.

Aparentemente los escritores bíblicos no vieron una conexión necesaria entre el libre albedrío y la "imagen de Dios."

# Resumen

La suposición básica del hombre caído, sobre sí mismo, es que es autónomo. Esta suposición resulta en dos formas de humanismo, el secular y el religioso. Mientras el secular presenta un desafío que es de dominio público, el cristiano es aún más insidioso. Los efectos devastadores de este modo de pensar llevan al legalismo, liberalismo y otros errores teológicos. Los cristianos necesitamos conocer los argumentos de los humanistas cristianos y cómo refutarlos.

# En Esta Lección Hemos Aprendido Lo Siguiente:

- 1. El hombre caído invariablemente supone que es autónomo. Esto significa que él piensa que su voluntad es libre de Dios y libre de cualquier causa más allá de él mismo, como si él fuera un dios.
- 2. Todas las formas de humanismo, cristiano o secular, provienen del error de la autonomía.
- 3.Los mandatos y las exhortaciones de la Biblia no prueban el libre albedrío moral.
- 4.La predeterminación de la voluntad no contradice la idea de libertad.
- 5.La libertad natural de la voluntad no prueba la libertad moral.
- 6.La influencia de Dios en la naturaleza del hombre para cambiar la dirección de su voluntad no es una violación del libre albedrío.

# PRESUPOSICIONES SOBRE LIBRE ALBEDRIO

#### **BIBLIA**

Libertad significa santidad (Ro.6) Los mandamientos divinos comprueban la santidad de Dios y la incapacidad del sirven para comprobar el libre hombre. (Ro.3:4,28)

Desde la caida de Adan, Dios manda al hombre hacer cosas que no puede cumplir. (Ro.8:7)

Responsibilidad moral se basa en la autoridad de Dios y la imagen de Dios en el hombre. (1Pet.1:16; Ge.1:27)

Dios facilita la voluntad por Su gracia. Ro.8:28)

#### **HUMANISMO**

Libertad significa neutralidad Los mandamientos divinos albedrío.

Dios nunca manda al hombre hacer lo que no puede hacer.

Responsibilidad moral se basa en una capacidad del hombre para cumplir.

Dios nunca interfiere con la voluntad humana.

#### PREGUNTAS DE ESTUDIO PARA LA LECCION SEIS

Explique las diferencias de puntos de vista entre el humanismo secular y el humanismo religioso sobre la cuestión de la voluntad humana.

Explique porque los mandamientos y las exhortaciones de la Biblia no comprueban la libertad moral de la voluntad.

Explique porque la predeterminación de la voluntad no contradice la idea de libertad.

Explique porque la idea del libre albedrío no es esencial a la definición del hombre como la imagen de Dios.

Lecturas Para La Clase Siguiente:

Capítulo 10 sobre Llamamiento Eficaz de la Confesión de Fe.

# **LECCION SIETE**

#### LA GRACIA Y LA FE

¿Que Es La Gracia?

"Porque la gracia de Dios se ha manifestado para salvación a todos los hombres..." Tito 2:11.

Puesto que la gracia trae salvación, es crucial comprender lo que la gracia significa.

Si preguntamos a algunos cristianos lo qué piensan sobre la gracia, probablemente muchos estarían de acuerdo con la siguiente definición: "La gracia es la bondadosa disposición de Dios para perdonar a los pecadores arrepentidos."

Desafortunadamente, esta definición es solamente una verdad a medias y describe mejor lo que es la "misericordia." Algunas veces la Escritura usa la gracia como un sinónimo de misericordia. Sin embargo, sería una grave reducción limitarla a esto solamente. Así como los cimientos mal hechos pueden ocasionar que se derrumbe un edificio, las doctrinas defectuosas pueden traer consecuencias devastadoras en las doctrinas vitales.

Gracia significa "favor divino no merecido." El término griego en el original es charis, que se deriva del verbo charizomai. Esta palabra significa "mostrar favor para" y asume la bondad del dador y la indignidad del recipiente. Cuando charis se usa para indicar la actividad de Dios, significa "favor no merecido."

La gracia y la misericordia tienen dos distinciones importantes. Primero, la misericordia es universal en tanto que la gracia es particular. La misericordia se basa en el mandato universal de Dios de arrepentirnos.

"Pero Dios, habiendo pasado por alto los tiempos de esta ignorancia, ahora manda a todos los hombres en todo lugar, que se arrepientan" Hch. 17:30.

Inherente a este mandato se asume que el pecador arrepentido será perdonado. Existe una oferta divina de misericordia para toda la humanidad. Por esta razón, Dios nunca puede ser acusado de injusto meramente porque algunos reciben una gracia especial. Dios nunca rechaza a un pecador arrepentido.

Además, la gracia nunca ha sido "ofrecida" a todo el mundo ni siquiera a los elegidos. La gracia no es una oferta. Es una dádiva no merecida y particular en el sentido de que Dios otorga un favor solo a algunos, no a todos. Vemos esto más claramente en la relación entre gracia y elección.

"...ha quedado un remanente escogido por gracia" Ro. 11:5.

Por tanto, vemos que las distinciones claves entre misericordia y gracia son las siguientes: La misericordia es universal y es ofrecida a todos. La gracia es particular, otorgada a algunos.

# LOS ASPECTOS IMPORTANTES DE LA GRACIA

La Gracia Es Eterna.

"Quien nos salvó y llamó con llamamiento santo, no conforme a nuestras obras, sino según el propósito suyo y la gracia que nos fue dada en Cristo Jesús antes de los tiempos de los siglos" 2 Ti.1:9.

La eternidad no es tiempo lineal que se extiende indefinidamente, sino una dimensión sin tiempo donde Dios reside. La gracia se originó allí, más allá del control humano. Nada en nuestra dimensión tiempo-espacio continuo fue causa de Su gracia y nada podría cambiar la mente de Dios ahora.

La Gracia Es No Merecida.

Note de nuevo que 2 Ti.1:9 excluye las "obras" de la "gracia y propósito" de Dios. No solamente que la gracia no está asociada con los méritos, sino que es lo diametralmente opuesto, tal como Pablo lo aclara en Romanos 11:6

"Y si por gracia, ya no es por obras; de otra manera la gracia ya no es gracia...."

Igualmente, la gracia no depende de la obediencia a la Ley.

"...pues no estáis bajo la ley, sino bajo la gracia" Ro. 6:14.

Una forma segura para demoler la gracia es mezclarla con algún mérito cualquiera que fuere.

La Gracia Es Una Cualidad Divina.

La gracia es una característica de cada uno de los miembros de la Trinidad.

Del Padre: Ro. 1:7. "..Gracia y paz a vosotros, de Dios nuestro Padre y del Señor Jesucristo."

Del Hijo: Gá. 6:18 ."Hermanos, la gracia de nuestro Señor Jesucristo sea con vuestro espíritu. Amén."

Del Espíritu Santo: Za. 12:10. "Y derramaré sobre la casa de David.....Espíritu de gracia...." He.10:29 "...e hiciere afrenta al Espíritu de gracia."

La Gracia Es Soberana.

Para expresar que la gracia es soberana, Pablo la asocia con Su "beneplácito, el cual se había propuesto en Sí mismo." Parece que Dios no consultó con nadie al elegir los recipientes de Su gracia, ni esperó por el permiso de nadie. Vea Ef. 1:7-9.

La Gracia Es La Única Base De Nuestra Aceptación.

"Para alabanza de la gloria de su gracia, con la cual nos hizo aceptos en el Amado" Ef.1:6.

Por consiguiente, cualquier enseñanza que ofrezca fórmulas o técnicas para obtener la

aceptación de Dios, que no sea la gracia sola, es falsa. El perdón de pecados, la redención por medio de la sangre de Cristo, la sabiduría y el entendimiento y todas las bendiciones espirituales son dados por sola gracia. Vea Ef. 1:1-5.

La Gracia Es Santa.

"Porque la gracia de Dios se ha manifestado para salvación a todos los hombres, enseñándonos que, renunciando a la impiedad y a los deseos mundanos, vivamos en este siglo sobria, justa y piadosamente" Ti. 2: 11-12.

Incluso durante el primer siglo existieron movimientos que asociaban la gracia con el libertinaje. Los apóstoles nos advirtieron sobre estos en versículos como Judas 4:

"Porque algunos hombres han entrado encubiertamente, los que desde antes habían sido destinados para esta condenación, hombres impíos, que convierten en libertinaje la gracia de nuestro Dios..."

Cualquier insinuación de que la gracia da a los cristianos libertad para actuar en forma carnal es herejía. Los que enseñan tales cosas prueban que no tienen gracia.

La Gracia Es Para Pocos, No Para Todos.

"Así también aun en este tiempo ha quedado un remanente escogido por gracia" Ro. 11:5.

Un "remanente", por definición, se refiere a unos pocos entre un grupo grande. La única razón para que exista un remanente a salvo es la gracia de Dios.

La Gracia Es Un Misterio.

La gracia no se fundamenta en méritos humanos. La pregunta de por qué algunos la reciben y otros no, permanece en el misterio. De nuevo esto parece injusto hasta que nos damos cuenta de que Dios no debe nada a nadie. Irónicamente, los intentos de resolver el misterio de la gracia terminan en herejía.

Predicar El Evangelio Significa Predicar La Gracia.

"...y el ministerio que recibí del Señor Jesús, para dar testimonio del evangelio de la gracia de Dios" Hch. 20:24.

El ministerio del evangelio no tiene otro mensaje que la gracia de Dios en Cristo. Si esto no es lo que se estamos predicando, entonces no estamos predicando el evangelio.

PREGUNTA CLAVE: ¿Es la salvación una obra de cooperación entre Dios y el hombre?

Los teólogos discuten este punto con dos palabras: sinergismo y monergismo.

El sinergismo viene de dos palabras griegas: "syn" juntos y "ergos" obra. Significa que la salvación es una obra de cooperación entre Dios y el hombre. Según este modo de pensar, el hombre contribuye en algo para su salvación. Sin embargo, su contribución no es suficiente y necesita ser suplementada por Dios.

Si el sinergismo es correcto, entonces Dios es un asistente del hombre en sus esfuerzos para salvarse a sí mismo. Dios es el agente pasivo que espera que el hombre pida ayuda. Dios responde a la iniciativa del hombre.

El monergismo viene de dos palabras griegas: "mono" solo y "ergos" trabajo. Significa que la salvación es un trabajo de Dios solo. El hombre no es capaz de contribuir. Por tanto, Dios es el agente activo y el hombre responde a la iniciativa de Dios.

¿Qué es lo correcto, el sinergismo o el monergismo? La respuesta depende de si la fe salvadora es en sí misma una obra de la gracia de Dios.

Unos pocos textos claves resuelven el asunto:

"Pero la gracia de nuestro Señor fue más abundante con la fe y el amor que es en Cristo Jesús" 1 Ti.1:14.

Aquí, la gracia trae las virtudes de la fe y el amor.

"...a los que por la gracia habían creído" Hch. 18:27.

La gracia fue claramente la causa de la fe de los que creyeron.

"Porque a vosotros os es concedido a causa de Cristo, no sólo que creáis en él, sino también que padezcáis por él" Fi. 1:29.

El término "concedido" aquí es CHARIZOMAI en Griego, que significa dar libremente por gracia. Significa más que mero permiso para creer. Creer fue algo que Dios obró en aquellos creyentes.

"Y dijo: Por eso os he dicho que ninguno puede venir a mí, si no le fuere dado del Padre" Jn. 6:65.

Si venir a Cristo significa creer en Él, entonces la fe viene de Dios Padre como un obsequio.

Textos similares son: Hch.13:48; He.2:2; Jn. 6:44; Ti.1:1

Una vez que una persona es salva, ¿cómo obra la gracia y la fe? Un pecador está muerto en sus pecados, incapaz de generar por su libre albedrío la fe salvadora hasta que Dios obre poderosamente en él por medio del Espíritu por el evangelio.

Sin embargo, una vez que el pecador es salvo, la fe activamente transfiere la gracia para el vivir cristiano. La fe está ya allí para que el creyente la use para conseguir más gracia todavía.

La gracia, en este punto, muestra su naturaleza multifacética. ("...la multiforme gracia de Dios" 1Pe. 4:10). Una vez que un pecador es salvo por gracia, él comienza a aprender a vivir por gracia. El mayor error que un cristiano puede cometer es suponer que la gracia ya no es necesaria.

La Gracia De Dios Nos Pone A Trabajar.

"Pero por la gracia de Dios soy lo que soy; y su gracia no ha sido en vano para conmigo, antes he trabajado más que todos ellos; pero no yo, sino la gracia de Dios conmigo" 1Cor.15:10.

La gracia es activa, no pasiva. Aunque no podemos obtener la gracia por nuestras obras; no obstante, la gracia resulta en obras. Cuando Lucas dijo sobre los apóstoles:

"abundante gracia era sobre todos ellos," quiso decir que ellos eran productivos por el poder de Dios.

La Gracia, Por La Fe, Nos Hace Estar Firmes En Cristo.

"Por quien también tenemos entrada por la fe a esta gracia en la cual estamos firmes, y nos gloriamos en la esperanza de la gloria de Dios" Ro. 5:2. La Gracia Nos Permite Acercarnos A Dios Con Firmeza.

"Acerquémonos, pues, confiadamente al trono de la gracia, para alcanzar misericordia y hallar gracia para el oportuno socorro" He. 4:16.

La Gracia Vence Al Pecado.

Nada más lo hace.

"Para que así como el pecado reinó para muerte, así también la gracia reine por la justicia para vida eterna mediante Jesucristo, Señor nuestro" Ro. 5:21

A veces cristianos intentan vencer el pecado por medio de toda clase de cosas...el legalismo, las buenas obras, incluyendo el maltrato físico del cuerpo. Sin embargo, la gracia hace la obra porque nada más puede hacerlo.

"Tales cosas.....no tienen valor alguno contra los apetitos de la carne" Col. 2:23. LOS MEDIOS DE GRACIA

Recordemos que en la Lección 3 estudiamos cómo Dios trabaja a través de medios.

Aunque la gracia es soberana en la vida del creyente, Dios nos da "medios" para que nuestra santificación. Estos medios son la Palabra, la oración y los ministerios de la Iglesia. Conforme vamos aplicando estos medios, Dios continúa suministrándonos su gracia para que podamos caminar con Él. Dios no es dependiente de estos medios ni nosotros deberíamos asumir que hemos merecido la gracia porque los hemos aplicado. Nosotros dependemos solamente de la gracia de Dios pero reconocemos nuestra responsabilidad de aplicar los medios para el fin que Él los ha provisto.

"Porque Dios es el que en vosotros produce así el querer como el hacer, por su buena voluntad" Fil. 2:13.

#### Resumen

La gracia salvadora es un favor no merecido de Dios. Es soberana y depende exclusivamente de la voluntad Divina. La gracia es lo opuesto al mérito. Aunque Dios ofrece misericordia a toda la humanidad, bajo la condición de arrepentimiento, Su gracia es concedida a un grupo elegido. La gracia es la sola causa de la salvación; por tanto, esta no se basa en ninguna contribución humana.

La gracia en la vida del creyente es multiforme. La gracia hace posible que caminemos con Dios y nos da poder para hacer Su obra. Dios solo es la causa de la gracia, aun cuando Él requiere que los cristianos apliquen fielmente los medios que Él ha puesto a su disposición para crecer.

En Esta Lección Hemos Aprendido Lo Siguiente:

1.La gracia en un favor divino no merecido. Es una cualidad divina eterna, santa y

poderosa.

- 2.La gracia y la misericordia son similares pero no idénticas. La misericordia es ofrecida a todos pero la gracia es otorgada a algunos.
- 3. La fe salvadora es una obra de gracia.
- 4. Los creyentes dependen de Dios solo, por Su gracia sustentadora mientras aplican los medios. Los medios son la Palabra, la oración y los ministerios de la iglesia.

# PREGUNTAS DE ESTUDIO PARA LA LECCION SIETE

| 1. Explique las similitudes y las diferencias entre la gracia y la misericordia. |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| 2. Muestre lógicamente por qué la gracia, por definición, debe ser soberana.     |
| 3. ¿Cuáles son los medios de gracia en la vida del creyente?                     |
| 4. ¿Explique por qué la gracia no es una licencia para pecar?                    |
| 5. Defina monergismo y sinergismo.                                               |
| 6. Describa los efectos de la gracia en la vida del creyente.                    |
| Lecturas Para La Clase Siguiente:                                                |
| Lea el Capítulo 10 de La Confesión de Fe de Westminster.                         |

# **LECCION OCHO**

LA GRACIA IRRESISTIBLE

"...alumbrando los ojos de vuestro entendimiento, para que sepáis cuál es la esperanza a que él os ha llamado" Ef.1:18.

En los últimas lecciones vimos al hombre caído en su engaño de autonomía, bailando en la cuerda de Satanás como un títere, sin poder para desear o hacer algo para obtener su propia salvación. El hombre caído está muerto en el pecado, se encuentra a gusto en su condición y se resiste ante cualquier esfuerzo para cambiarlo. Su engaño es tan profundo que puede aún imaginarse que Dios está contento con él.

Al mismo tiempo, vimos la oferta universal de Dios de misericordia por Sus mandatos para arrepentirnos. Cristo ordenó que el evangelio sea predicado a todas las naciones sin limitación de raza, estatus social o condición económica. Su bondadosa invitación aún permanece:

"Venid a mí todos los que estáis trabajados y cargados, y yo os haré descansar" Mt.11:28.

También vimos la naturaleza soberana de la gracia. La fe salvadora es un producto de esta gracia. Un milagro sucede en una persona que se convierte. Esta lección trata el contenido de ese milagro, cómo funciona y en quiénes.

Para comenzar el estudio del milagro de la conversión, miremos Romanos 8:30:

"Y a los que predestinó, a estos también llamó; y a los que llamó, a estos también justificó; y a los que justificó, a estos también glorificó."

Cuando notamos la posición de la palabra "llamó," las siguientes verdades se destacan:

- 1. El "llamado" se basa en la predestinación. Es diferente del llamado general al arrepentimiento puesto que este llamado es para los predestinados, no para todos.
- 2. Este "llamado" invariablemente resulta en justificación, la que a su vez nos lleva al cielo, "glorificados."
- 3. Este llamado es irresistible y eficaz. De otra manera, solamente algunos de los justificados serían glorificados.
- 4. La fe está incluida en este llamado porque la fe es necesaria para la justificación.
- 5. Este llamado está involucrado con una transformación interna del pecador, que hace la fe posible.
- 6. Dios solo es la causa. "...Él predestinó...Él llamó...Él justificó...Él glorificó."
- 7. Este llamado es una gracia especial de Dios, diferente de Su benevolencia general hacia la humanidad como un todo.

Podemos definir este llamado como un acto soberano de Dios por el cual Él salva a los elegidos.

Para identificar esta doctrina, los teólogos usan diferentes nombres: Gracia Irresistible, Gracia Especial, o muy a menudo, Llamado Eficaz.

Por motivo de brevedad, en esta lección usaremos el término "llamado", puesto que este es el más comúnmente usado en el Nuevo Testamento para describir la idea.

No obstante, algunas veces se usa una palabra diferente. El apóstol Juan usaba la palabra "atraer" para expresar el mismo concepto en Juan 6:44,65.

"Ninguno puede venir a mí, si el Padre que me envió no le trajere; y yo le resucitaré en el día postrero. (65) Y dijo: Por eso os he dicho que ninguno puede venir a mí, si no le fuere dado del Padre."

#### De estos versículos deducimos:

- 1. Nadie puede generar fe salvadora fuera de su voluntad autónoma. (Venir a Cristo significa creer en Él).
- 2. El Padre produce fe salvadora por medio de un acto llamado "atraer." Esta atracción es llamada un "regalo" en el verso 65. Por tanto, no es una recompensa por algo que el hombre realiza.
- 3. El resultado infalible de esta atracción es la salvación. Esto es claro de la frase "...Yo le resucitaré en el día postrero."
- 4. Nadie puede resistir con éxito esta atracción porque todos los que así son atraídos serán salvos.
- 5. Conclusión: Esta "atracción" es una obra soberana de Dios y resulta en una salvación infalible.

¿Significa Esto Que Dios Obliga A La Gente En Contra De Su Voluntad?

No. El Espíritu Santo cambia la naturaleza interna del pecador iluminando su mente, de tal forma que el pecador percibe el pecado como algo horrible, y a Cristo como algo tan deseable que nada podría impedir que esa persona venga libre y voluntariamente a Él. De ninguna manera es esto una imposición en la voluntad del hombre o una violación de su libertad.

Una Distinción Clave: El Llamado Universal Vs. El Llamado Eficaz

Cristo ordenó que el evangelio sea predicado a todas las naciones, Mt.28:19. Los apóstoles predicaron a judíos y gentiles por igual. Pablo fue por todas partes "testificando a judíos y a gentiles acerca del arrepentimiento para con Dios, y de la fe en nuestro Señor Jesucristo." Es claro del Nuevo Testamento que el evangelio es para todos. Entonces, ¿cómo podemos encajar esto con los textos que nos hablan de la obra salvadora de Dios para algunos solamente?

Muchos suponen que la diferencia se debe a que algunos decidieron creer mientras que otros no. Puesto que la fe salvadora en sí misma es una obra de gracia, esta suposición involucraría un razonamiento circular.

En la lección sobre la gracia, vimos la oferta divina de misericordia para todos. Los teólogos llaman a esta oferta el llamado "universal" o "externo" porque todos escuchan el mismo mensaje. La oferta de misericordia es válida para todos y cada uno es responsable por la forma como responde.

(En la lección 3 vimos que los pecadores son responsables de sus acciones, ya sean capases o no).

En algunos, Dios obra de tal forma que el mensaje penetra más allá de los oídos, y lo usa para salvarlos. Así, nosotros tenemos dos "llamados" en un solo mensaje: Un llamado a todos y un llamado a algunos. Los teólogos distinguen estas dos operaciones

con los nombres de Llamado Universal vs. Llamado eficaz, Gracia General vs. Gracia Especial o Llamado Externo vs. Llamado Interno.

El Llamado Está Asociado Con La Elección Y La Predestinación.

Un estudio del término "llamado" a través de todo el Nuevo Testamento revela una asociación cercana entre la elección y la predestinación. Otro versículo sobre este punto es:

"...para que el propósito de Dios conforme a la elección permaneciese, no por las obras sino por el que llama" Ro. 9:11.

Pablo, hablando acerca de Jacob y Esaú, muestra la irresistibilidad de este llamado asociándolo con el propósito divino en la elección.

En la Lección Dos, vimos la diferencia entre la voluntad de Dios de propósitos versus la voluntad de Dios de mandamientos. También vimos como Dios obra por "medios" para establecer Sus propósitos. La conexión entre el llamado y la elección ilustra la interacción entre la soberanía y los medios. El propósito de Dios en la eternidad fue salvar a Sus elegidos. Él hace esto a través de una acción divina que la Biblia denomina, "llamado."

La doctrina de la Gracia Irresistible o Llamado eficaz pertenece más bien a la categoría de los decretos soberanos inmutables de Dios, que a Su voluntad de mandamientos.

Curiosamente, con respecto al Llamado Universal, lo inverso es verdad. Dios permite que los no elegidos resistan Su oferta de misericordia si ellos así lo quieren y ellos siempre lo quieren así.

Pablo conecta los propósitos eternos de Dios con la gracia y el llamado en 2 Ti.1:9:

"quien nos salvó y llamó con llamamiento santo, no conforme a nuestras obras, sino según el propósito suyo y la gracia que nos fue dada en Cristo Jesús antes de los tiempos de los siglos."

Uno de los pasajes más claros sobre la relación entre la elección y el llamado eficaz está en 1Co.1:22-29. (El texto es muy largo para escribirlo, así que el estudiante deberá leerlo en la Biblia).

Este texto menciona 3 clases de personas: los judíos, los gentiles y un tercer grupo, los judíos y los griegos juntos, denominado "los llamados."

El primer grupo, los judíos, rechazan a Cristo porque quieren comprobar el evangelio con milagros. La Palabra de Dios no es suficiente para ellos. El segundo grupo, los griegos, rechazan a Cristo porque Él no encaja en sus sistemas filosóficos. La sabiduría de Dios les basta para ellos.

"Porque los judíos piden señales, y los griegos buscan sabiduría" v.22.

El tercer grupo está formado por individuos sacados de los dos grupos anteriores a pesar

de su rechazo inicial de Cristo. Estos son a quienes Dios ha "llamado" porque Él los escogió.

"Pues, mirad, hermanos, vuestra vocación, que no sois muchos sabios según la carne, ni muchos poderosos, ni muchos nobles; 27 sino que lo necio del mundo escogió Dios, para avergonzar a los sabios; y lo débil del mundo escogió Dios, para avergonzar a lo fuerte"1 Co. 1:26-27.

Pablo predicó a ambos grupos. Cada uno respondió de acuerdo a sus preferencias culturales y percepciones pecaminosas. Esto es el "llamado universal." Los que respondieron, lo hicieron así porque ellos fueron escogidos para eso. Dios ignoró sus preferencias y percepciones y los atrajo de todas formas. Este es el "llamado eficaz."

El Llamado Es Irrevocable.

"Porque irrevocables son los dones y el llamamiento de Dios" Ro. 11:28-29. Cuando Pablo usa el término "irrevocable" en el verso 29, también coloca al llamado eficaz en la categoría de los propósitos inmutables. Por tanto, este llamado depende de la voluntad soberana de Dios y no de la capacidad del hombre para responder.

La Vida Eterna Es Para Los Llamados Solamente.

"Así que, por eso es mediador de un nuevo pacto, para que interviniendo muerte para la remisión de las transgresiones que había bajo el primer pacto, los llamados reciban la promesa de la herencia eterna" He. 9:15.

"Porque para vosotros es la promesa, y para vuestros hijos, y para todos los que están lejos; para cuantos el Señor nuestro Dios llamare." Hch. 2:39.

(Otros textos son: 1 Ti. 6:12; 2 Ts. 2:13-14; Ap.19:9)

La interconección complicada entre el llamado eficaz, el sacrificio de Cristo, su oficio sacerdotal y las promesas del pacto valen el esfuerzo a estudiarla en detalle. Esta interconección demuestra tanto la naturaleza limitada del llamado como su eficacia.

El Llamado Eficaz Garantiza Nuestra Santificación Y Preservación.

"Y el mismo Dios de paz os santifique por completo; y todo vuestro ser, espíritu, alma y cuerpo, sea guardado irreprensible para la venida de nuestro Señor Jesucristo. 24 Fiel es el que os llama, el cual también lo hará" 1Ts. 5:23 (Vea también Judas 1:1; 1 Co.1:8, 9.)

La santificación es no solamente la voluntad de Dios por nosotros, es su promesa. La misma gracia que nos santifica, también nos preserva. El plan divino está basada enteramente el la fidelidad de Dios mas bien que la fidelidad nuestra. La fidelidad de Dios a sus promesas pactales garantiza nuestra perseverancia.

El Llamado eficaz Es También Un Llamado A La Santidad.

"sino, como aquel que os llamó es santo, sed también vosotros santos en toda vuestra manera de vivir" 1Pe.1:15.

La santidad divina es la característica de Dios mas frecuentemente mencionada en las escrituras. Una llamada para venir a Él incluye, por lo tanto, una llamada a la santidad.

#### Resumen:

La gracia irresistible, llamada por los teólogos el Llamado Eficaz, es una obra soberana de Dios. Él atrae al elegido a Si mismo por medio de la Palabra. El Espíritu Santo lo cambia internamente, capacitándolo para percibir su necesidad de Cristo y le concede la capacidad de creer en Cristo para ser salvo. Dios no viola su libertad o voluntad, sino que obra de tal forma que la persona viene voluntariamente y libremente.

En Esta lección Hemos Aprendido Lo Siguiente:

- 1. Dios usa el mismo mensaje del evangelio tanto en el llamado universal como en el eficaz. El primero es una oferta genuina de misericordia para toda la humanidad. El segundo es una obra especial de gracia.
- 2. El llamado eficaz se basa en la elección y en la predestinación.
- 3. El llamado es irrevocable. Esto significa que es parte de la voluntad de propósitos eterna de Dios, la que no puede ser frustrada por la voluntad humana.
- 4. Nuestra santificación y preservación están basadas en el llamado.
- 5. Este llamado es también un llamado a la santidad.

Para los estudiantes que van a estudiar la Parte Dos, deben termina la lectura de Si, Jesús.

#### PREGUNTAS DE ESTUDIO PARA LA LECCION OCHO

| 1. Explique la diferencia entre el llamado universal y el llamado eficaz.                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                            |
|                                                                                            |
|                                                                                            |
|                                                                                            |
|                                                                                            |
| 2. ¿Cuáles son algunos de los términos usados para el llamado eficaz y por qué se los usa? |

3. Explique por qué la oferta de Dios de misericordia a la humanidad es justa y sincera a pesar de Su obra de gracia soberana en algunos.

4. Explique por qué el llamado eficaz debe encajar en la categoría de la voluntad de Dios de propósitos en lugar de Su voluntad de mandamientos.

#### CONCLUSION

La humanidad, caída en el atolladero del orgullo, está comprometida con la idea de su autonomía e importancia. A su vez, esto genera la suposición de que el hombre tiene un derecho inherente a gobernarse a sí mismo y a su medio ambiente.

El hombre caído admite que necesita a Dios. Sin embargo, para él, esto significa que ocasionalmente necesita asistencia divina que lo ayude a mantener el control. El pensamiento de que el hombre no fue creado para tener el control en primer lugar, parece escapar de su atención.

Puesto que el hombre queda con un instinto religioso, inventa religiones que se ajusten a su gusto. Él decide lo que contribuye para agradar a sus dioses. Incluso en cuestiones religiosas, el hombre declara que él está al control. Nunca se le ocurre que su religión es nada más que otra declaración pecaminosa de autonomía, y que al hacer esto, está en efecto adorándose a sí mismo.

El hombre se considera a sí mismo en el centro del escenario de una obra cuyo tema es la gloria de él mismo. La Biblia presenta un cuadro radicalmente diferente. Nosotros existimos "para la gloria de Su gracia." El mundo puede parecer un escenario de drama, pero el hombre no es el personaje central ni el tema de la drama es acerca de él. El tema de la drama es la gloria de Dios.

Las buenas nuevas del evangelio parecen malas noticias al principio. Cuando una persona aprende que es pecadora y que debe arrepentirse, parece como si hubiera sido invitada a una especie de suicidio. Abandonar la autonomía es una auto-negación, algo totalmente no natural para el pecador y que provoca una resistencia inmediata. Solamente la gracia puede superar esto.

Cuando una persona es convertida, se confronta a una serie de paradojas. La libertad significa dependencia en el Señor. Vivir significa morir a uno mismo. Trabajar significa descansar en la gracia. Las prioridades cambian: La gloria de Dios primero, luego el beneficio de otros y al final, uno mismo.

#### EFECTOS DE LAS DOCTRINAS DE LA GRACIA EN EL CREYENTE

En Los Eventos De La Vida

Entender la soberanía de Dios elimina a la casualidad como una explicación de la condición del mundo. Nada es accidental. Aunque el mundo parece caótico, el cristiano sabe que está bajo el control de Dios. Esto le da confianza para su vida en general.

Evangelismo

En el evangelismo, el creyente no necesita preocuparse de que alguien se pierda simplemente porque él no testificó correctamente. Dios puede usar aun una simple palabra, hablada pobremente, para traer a una persona a Sí mismo. Si una persona se salva por medio de nuestro ministerio, nosotros no aceptamos el crédito. Si una persona se pierde, no llevamos la culpa.

Esto libera al creyente para evangelizar confiadamente. Sabemos que no podemos fracasar porque la palabra de Dios siempre cumplirá Su propósito, aunque solamente Dios conoce cuál es.

#### El Crecimiento Espiritual

Dios promete completar nuestra santificación. Es más, Él hace esto por los medios que nos ha dado para que apliquemos: la Palabra, la oración y los ministerios de la iglesia. Sin esta promesa, no tendríamos la certeza de que estos medios serían exitosos. Con esta promesa, sabemos que no podemos fracasar.

Una Perspectiva Global De Las Escrituras

Las Doctrinas de la Gracia resuelven supuestas dilemas de la Escritura. Vemos cómo el hombre, aunque enteramente esclavizado al pecado, es todavía responsable por sus acciones. Por la gracia, vemos cómo es posible ser a aceptos por un Dios santo, aunque imperfectos.

Comprender el evangelio de la gracia le da al creyente la percepción que Dios tiene del mundo, la única real. Esto permite al cristiano encarar la realidad con una nueva confianza. En este sentido, podemos decir que los cristianos que perciben el mundo por medio de la revelación de Dios como soberano, son los únicos realistas en el mundo.

#### **BIBLIOGRAFIA**

Agustín. Echiridion. Ages Library: Albany Or, 1997.

El título significa "Manual" en Griego. El pequeño tratado de Agustín es una breve pero poderosa descripción de la soberanía de la gracia. 101 páginas.

Asamblea De Westminster. Confesión de Fe de Westminster. Publicaciones El Faro: Mexico, DF, 1995 98 páginas.

Una buena traducción hecha en Mexico de la confesión protestante más importante de toda la historia.

Berkhof, Louis. Manual de Doctrina Cristiana. Eerdmans: Grand Rapids MI,1979. Un magnífico teólogo americano de la Iglesia Cristiana Reformada, escribió este bosquejo como una introducción al estudio de la teología bíblica. Su análisis de las Doctrinas de la Gracia se usa a menudo para nuevos estudiantes o para seglares. 375 páginas.

Berkhof, Louis. Teología Sistemática. Eerdmans: Grand Rapids, 1996.

Berkhof tiene un talento poco común para combinar lo completo con lo conciso.

Este teólogo trata cada doctrina de la teología bíblica en una forma tal que deja

muy poco por añadir. Este libro es obligatorio para cualquier estudiante serio de teología. Es una obra de gran valor para preparar clases en teología. 784 páginas.

Boettner, Lorraine. La Doctrina Reformada De La Predestinación. Publicaciones Presbiterian and Reformed: Philipsburg, NJ, 1992.

Una exposición moderna de cada uno de los cinco puntos del calvinismo y su respectiva defensa. Es un misterio por qué el título enfoca la predestinación porque este tema es solamente uno de los capítulos. El estilo es simple y convincente. Como una introducción a las doctrinas de la gracia, esta obra es muy recomendada para los seglares. 431 páginas.

Calvino, Juan. Instituciones de la Religión Cristiana, Libro 3. Libros Desafío: Grand rapids, Mich., 1988.

El clásico supremo del período de la Reforma con más de cuatrocientas páginas dedicadas a las doctrinas de la gracia. El tratado sobre el libre albedrío y la preciencia es de primera. 1733 páginas.

Charnock, Stephen. Existence And Attributes Of God. Baker House: Grand Rapids, MI, 2000.

El mejor libro escrito sobre atributos de Dios. Charnock era un puritano de erudición destacante. Murió Charnock en 1680. 540 páginas.

Concilio de Orange. Canones de Orange. Ages Christian Library CD Diskette: Albany, OR, 1988

Estos "Canones" fueron escritos en el 529 D.C. En el concilio de Orange, en Francia, los obispos se reunieron para resolver la disputa entre Agustín y Pelagio sobre la soberanía de la gracia. En estas 6 páginas quedó establecido que: la gracia soberana, la fe como un regalo divino y la perseverancia en Cristo por gracia, fueron las enseñanzas de la iglesia en los primeros cinco siglos. 6 páginas.

Confesiones de Fe de la Iglesia. Editorial CLIE: Barcelona, España, 1999

Contiene los credos de la Iglesia Cristiana Reformada que son: el Catecismo de Heidelberg, la Confesión Belga y los Canones de Dort. Además, presenta los tres confesiones antiguas de los primeros siglos cristianos, los Símbolos de Nicea, de Atanasio y de los Apóstoles. 155 páginas.

Elwell, Walter. Evangelical Dictionary of Theology. 1984 Contiene 1,250 artículos sobre temas de teología, incluyendo biografías de teólogos influenciales del pasado. Desafortunadamente, solo existe en Inglés. 1204 páginas.

Encyclopedia Brittanica, Computer Edition, Brittanica Society, New York, 2001

Excelente manera hacer búsquedas de temas de una manera rápida.

Hendriksen, William. Comentario Al Nuevo Testamento: Romanos. Libros Desafió: Grand Rapids, MI, 1990

Posiblemente el mejor comentario sobre Romanos que existe en Español hoy. Hendriksen, un erudito de la Iglesia Reformada Cristiana, no vacile en tratar de manera clara y con valentía a los textos controversiales de Romanos. 598 páginas.

Hunt, Dave. ¿Que Amor Es Este? Loyal Publishers: Sisters, OR, 2002.

El apóstata, Dave Hunt, escribió uno de los ataques mas brutales en los años recién en contra del Evangelio de la gracia. Hunt repite todos los argumentos irracionales en contra de las doctrinas de la gracia, dándose como original en sus manifestaciones. Sirve el libro para constatar lo vacio del pensamiento religioso humanista. p.439

Owen, Juan. Vida Por Su Muerte. Faro de Gracia: Mexico, DF, 2001 Una traducción reducida de la gran obra clásica del puritano Juan Owen del decimosexto siglo sobre el tema de la Expiación Particular. Esta obra refuta retundantamente el concepto del sacrificio universal de Cristo, demonstrando la eficacia de la cruz para los elegidos. 89 páginas.

Pink, A.W. La Soberanía de Dios. Faro de Gracia: Mexico, DF, 2001

Considerado hoy como un clásico moderno de la literatura reformada del siglo 20, el trabajo de Pink enfoca lo razonable y lo racional de los principios de las doctrinas de la gracia. Su exposición de las falacias de la lógica arminiana ha servido como un modelo para otros escritores. 160 páginas.

Ramsey, Richard. ¿Qué Tan Bueno Debo Ser? Publicaciones Presbiterian and Reformed Publishers: Philipsburg, NJ, 1992.

Ramsey fue misionero en Chile de la Iglesia Presbiteriana de las Américas. Actualmente trabaja con Logoi en Miami. Su experiencia en discipular a nuevos convertidos lo condujo a escribir este librito sencillo y bien ilustrado. Es un introductorio excelente sobre la gracia. Ideal para estudiar en grupos pequeños, con preguntas para discutir y espacios en blanco para llenar. 102 páginas.

Smalling, Roger. Si, Jesús: Una Introducción A Las Doctrinas de la Gracia. Derechos Reservados Por El Autor: Miami, Fl, 2001

Por uso de un acróstico, se presenta siete de las doctrinas claves de la fe reformada. Termina con un Capítulo sobre el pacto de la gracia, demostrando la unidad lógica y bíblica de estas enseñanzas. Sirve como una introducción a esta rama de la teología para estudiantes serios. 178 páginas.

Waldron, Samuel. Exposición de la Confesión Bautista de Fe de 1689. Faro de Gracia Publicaciones: Ciudad de Mexico, 2000

Esta confesión es la Confesión de Westminster con los capítulos sobre el bautismo y el gobierno eclesiástico revisados de acuerdo a las normas bautistas. Sirve para los bautistas reformados como documentación sobre como algunas denominaciones bautista se han apartado de la fe bautista como originalmente se creía y practicaba durante los principios del movimiento. 493 páginas.

Total: 5263 páginas

#### **NOTAS FINALES**

1. El Arminianismo es un sistema de teología inventado por un pastor holandés del siglo 16, Jacobo Arminio, en oposición a la Reforma. Su punto de vista es seguido hoy por varias denominaciones evangélicas tales como los Metodistas, Nazarenos y Pentecostales.

Elwell, Walter. Evangelical Dictionary of Theology. 1984 pp 79-81

- 2. Romanos 5 nos enseña esto.
- 3. Vea Isaias 64:6.
- 4. Conversaciones con los arminianos por este autor han demostrado que a menudo los arminianos creen que los calvinistas niegan la libertad natural de la voluntad, lo cual es falso.
- 5. La santidad de Dios, no su amor, es el atributo personal divino mas importante según la Biblia. En la Escritura. existe mas referencias acerca de la santidad de Dios que de todos sus otros atributos combinados,

incluyendo el amor. Sobre este asunto consulte Charnock, Existence And Attributes Of God.

- 6. Este tema se sobrepone con el estudio de Apologética que esta mas allá de este curso. Para un estudio privado, vea Romanos 1:18-24 y 2:1-14.
- 7. Vea Col. 1:21; Ef. 2:1-3; Ef. 4:17-18; Ro. 7:23; Ro. 7:25; Ro. 8:7; 1Pe. 4:1; Ti.1:15.
- 8. Si la voluntad no es una función de la mente, entonces de que es función?
- 9. Pelagio, monje del cuarto siglo, enseñaba esta clase de concepto. El Evanglical Dictionary Of Theology explica: "El fundamento del Pelagianismo es la idea del libre albedrío incondicional.... Al crear el hombre, Dios no le sujeto el hombre, como otras criaturas, a la ley de la naturaleza..."

Elwell, Walter: Diccionario Evangélico de Teología. Baker House: Grand Rapids, MI, 1984. p.834.

- 10. Episodio de Star Trek: Deja Q. C.1989. El extraterrestre "Q" fue condenado por su raza para ser humano. Pronto se percibe como demasiado débil para funcionar dentro de la realidad como humano, lo que le provoca un sentir profundo de depresión. Durante un momento de crisis, "Q" descubre dentro de si mismo la fuerza para cumplir un acto heroico. Esta bondad, que había sacado de su humanidad, lo redime. El mensaje de los productores de Star Trek es obvio: El poder y la bondad ya está dentro de nosotros. Depende de nosotros encontrarlos.
- 11. Dave Hunt, el anti-Calvinista, escribió secciones en su libro bajo los sub-títulos de "Lo Que Un Dios Soberano, No Puede Hacer," Y "Lo Que Dios No Puede Hacer Para Salvar Al Hombre."

Hunt, Dave. Que Amor Es Este? Loyal Publishers: Sisters, OR, 2002. P.136 139

- 12. Debe ser obvio para el estudiante que cualquier intento para escapar de control de Dios es imposible. Incluso el permiso divino es en mismo una forma de control porque Dios toma la decisión para intervenir o no en cualquier decisión humana.
- 13. En efecto, esto es una verdad a medias. La teología reformada enseña que Dios cambia la naturaleza del pecador, y por ende su voluntad, a través del evangelio. Esto no es una violación o compulsión de cualquier tipo.
- 14. Muchos parecen sentir que Romanos 3 y textos similares son exageraciones poéticas que no deben ser tomadas seriamente.
- 15. Lo mismo es cierto del ascetismo, una doctrina que enseña que debemos tratar el cuerpo humano, con severidad como medio de santificación. Pablo aclara que tal severidad es inútil para superar la naturaleza carnal. Vea Col. 2:23.
- 16. En su debate con Erasmo sobre este asunto, Martín Lutero lo invito a citar todos los mandamientos divinos que el quisiera. Luego, Lutero dijo que escribiría Romanos 3:20 sobre todos ellos. Esto mostraría que todo mandato divino, prueba que el hombre es incapaz de cumplir los mandato porque carece de libre albedrío. Así, paradojamente, Erasmo se refuta a si mismo cada vez que cita un mandamiento divino para comprobar el libre albedrío.
- 17. Este autor ha notado que en conversaciones con cristianos, algunos tienen dificultad en explicar la experiencia de Nabucodonosor en Daniel 4:33. Dios le quitó su libre albedrío y todo de su mente y lo dejo loco por siete anos. Vemos que Dios no dudo al violar el libre albedrío del rey.
- 18. Santiago 3:9 enfatiza: "Con ella [la lengua bendecimos al Dios y Padre, con ella maldecimos a los hombres, que están hechos a la semejanza de Dios.-
- 19. Ejemplos de "gracia" usada en esta forma se listan abajo. Sin embargo, podría arguirse que estos textos significan que la misericorida es un componente de la gracia en lugar de un sinonimo. Efl: 7, Ef. 2:4-5; 1 Ti. 7:12 7 4; He. 4:7 6
- 20. Es interesante que la Enciclopedia Britainica define este termino con la misma. precisión:

En teologfa cristiana, el regalo no merecido, espontaineo del divinofavor en la salvacion de los; pecadores, y la influencia divina operando en el hombre para su regeneracion y santificación."

El termino ingles es la traduccion usual del griego "charis, " que ocurre en el Nuevo Testamento alrededor de 150 veces (dos tercios de estos en los escritos que se atribuyen a Pablo). Aun cuando la palabra debe a1gunas veces ser traducida en otrasformas, el significado fundamental en el Nuevo Testamento y en el uso teologico subsecuente es el contenido en la carta de Pablo a Tito: "Porque la gracia de Dios se ha manifestado para salvación a todos los hombres (2:11).

Enciclopedia Británica, Computer Edition, 2001 Search Criteria, "Grace"

- 21. La gracia se aplica en la vida cristiana en diferentes formas. Por ahora estamos tratando solamente con la gracia salvadora.
- 22. Is. 57:15 "Porque así dijo el Alto y Sublime, el que habita la eternidad...."
- 23. La Única rama de la teología cristiana que apoya el monergismo, es la reformada. Todos las demás apoyan el sinergismo y difieren solamente en el tipo de contribución que el hombre hace para atraer la gracia de Dios.
- 24. La palabra "Irresistible" significa "no resistir con excito." Todos nosotros intentamos resistirle a Dios antes de venir a Cristo. ¡Gracias a Dios, no tuvimos excito!
- 25. Aun cuando la Biblia enseña que Dios resucitara toda la humanidad, esto no es una promesa desde el punto de vista de los pecadores. Para ellos, es una amenaza. En el contexto, Jesus claramente usa la idea de la resurrección como un sinónimo para "salvo."
- 26. Con frecuencia Pablo usa la palabra "griegos" como sinónimo de gentiles en general.
- 27. Es interesante que en el griego original, la palabra para "Llamado" y la palabra para "escogido" suenan similares. Es fácil ver cómo Pablo asocio, los dos conceptos. (La etimología de estas palabras parece ser distinta, no obstante)

A muchos de los que disfrutaron de este ensayo, también les gustó nuestro libro, <u>Si,</u>
<u>Jesus</u>.

Fin de Documento ------031144697856008 Content-Disposition: form-data; name="userfile"; filename=""